

قسم الشريعة

تخصص أصول فقه

# المقاصد الشرعية في القرآن الكريم واستنباط ماورد منها في سورتي الفاتحة والبقرة

رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في أصول الفقه إعداد الطالبة



٤٢٥٨.١٣١

إشـــراف

tel 2 66 33 66 66 206 76 129

### ملخص الرسالة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين. أما بعد:

فهذه رسالة مقدمة بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية في جامعة أم القرى لنيل درجة الماجستير في قسم الدراسات العليا الشرعية، تخصص أصول الفقه بعنوان: المقاصد الشرعية في القرآن الكريم واستنباط ما ورد منها في سورتي الفاتحة والبقرة.

فكرة الموضوع: دراسة نظرية للمقاصد في القرآن واستخراج ماورد من مقاصد في سورتي الفاتحة والبقرة.

أما هدف الدراسة: فهو إبراز مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة ليستفاد منها تأصيلا وتطبيقا.

وقد بحثت ذلك من خلال ثلاثة أبواب:

الباب الأول: في التمهيد. وقد اشتمل على تعريف المقاصد الشرعية، وإثبات أن الشريعة جاءت لمقاصد، وطرق التعرف عليها، وأقسامها.

الباب الثاني: في المقاصد الشرعية في القرآن الكريم. وقد اشتمل على أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية، وعلاقتها بالقرآن الكريم، وضوابط فهمها من القرآن الكريم.

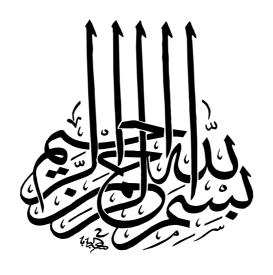
الباب الثالث: في مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة. وقد اشتمل على المقاصد العامة و المقاصد الخاصة في سورتي الفاتحة والبقرة.

وقد ذيلت الرسالة بخاتمة ذكرت فيها أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها من حلال البحث والتي منها:

- ١- جمع تفصيل المقاصد في كل باب من أبواب الفقه من سور القرآن.
- ٢- الجمع بينها وبين أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم وأقوال الصحابة رضوان الله عليهم.
  - ٣- دراسة المقاصد عند المفسرين والفقهاء مما يجدر أن يلتفت إليه الباحثون.

الطالبة: رؤى بنت طلال محجوب المشرف: محمد بن بكر بن إسماعيل

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات



﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أَوْتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَ الْمُؤْتِي الْحِكْمَةُ فَقَدْ أَوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَ الْمُؤْتِي الْحِكْمَةُ فَقَدْ أَوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَ الْمُؤْتِي الْحِكْمَةُ فَقَدْ أَوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَ الْمُؤْتِي الْحِكْمَةُ فَقَدْ أَوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَالْمُؤْتِ الْمُؤْتِي الْحِكْمَةُ فَقَدْ أَوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ يُسْلَاعُ وَمَا يَذَكَّرُ وَمُا يَذَكَّرُ وَمَا يَذَكَّرُ وَمَا يَذَكَّرُ وَمَا يَذَكُرُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمَا يَذَكُرُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِكِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

### إهـــداء

إلى أمي وأبي. .اللذان ربيَّاني . . وغرسا فيَّ حب العلم . .

إلى زوجي الحبيب. . الذي وقف بجانبي. .

إلى مشرفي الدكتور محمد بكر إسماعيل. .الذي لم يألَ جهداً في توجيهي ونُصحي. .

إلى إخوتي. .سارة وجمانة وعبدالله وامتنان وأحمد وعبدالرحمن. .

إلى صديقتي ورفيقة دربي. . التي تُوازِرُني دوماً . .

إلى كل من علَّمني. .

### المقدمة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الله حمداً يليق بجلاله وعظمته، وأُعْلِنُ عجزي عن شُكره والثناء عليه، أحمده فقد افتتح كتابه بالحمد، وعَقَدَ لنبيه صلى الله عليه وسلم لواءَ الحمد، لا أحصى ثناءاً عليه، فالفضل منه أولاً وآخراً، والتوفيق للحمد منه أولاً وآحراً، فإن حَمِدْناهُ فهو الشَّكور الذي يعطى الكثير على القليل، وهو الجيد الذي يعجز عن وَصْفه الواصفون، والعليم الذي ذي منه كُلُّ علم، والحكيم الذي يؤتي الحكمة، سبحانه رب العالمين، لا إله إلا هو الرحمن الرحيم، أحكم الحاكمين، وأرحم الراحمين. "وأشهد أن محمداً عبده ورسوله المبعوثِ بالكتاب المُبين، الفَارق بين الهدى والضلال، والشكّ واليقين. أنزله الله تعالى لنقرأَه تدبراً، ونتأمله تَبَصُّراً، ونسعد به تذكراً. فهو كتابه الدالُّ عليه لمن أراد معرفتَه، وطريقه الموصلةِ إليه، ونوره المبين الذي أشرقت له الظلمات، ورحمته المُهداة التي بها صلاح جميع المخلوقات، والسببُ الواصِلُ بينه وبين عباده إذا انقطعت الأسباب، وهو الصراطُ المستقيم الذي لا تميل به الآراء، والذكرُ الحكيم الذي لا تَزيغُ به الأهواء .كلما ازدادت البصائر فيه تَأَمُّلاً وتفكيرا ، زادها هداية وتَبْصِيرا، وكلما نَهَلْت من مَعِينهِ فجَّر لها ينابيعَ الحكمةِ تفجيراً"(١)، وكلما ابتعدت عنه القلوب ازدادت حيرة وتِيهاً، وأخذت تبحث عن النور في الشرق والغرب، لكنها لن تجد إلا الظلمة؛ لأنه من لم يهده الله فما له من نور، ولا مَنَاصَ إلا بالرجوع إلى الوحي قرآنا وسنة؛ لأنه لا عصمة إلا للخالق؛ أما المخلوق فإنه إما أن يهتدي للحكمة بعقله وحواسِّه فيعتمد على عقله أو على التجربة؛ فقد يصيب لكنه يخطىء كثيراً، أو أنه يستخدم عَقله وحواسَّه بهداية وحكمةِ من هو أحبرُ منه بعواقب الأمور، وبمن هو أعلم منه بما كان وسيكون؛ وبهذا يهتدي إلى الصراط المستقيم، وإلى الحكمة كل الحكمة؛ لأنه استعان بالحكيم العليم الذي ﴿يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [البقرة/٩٦].

أما بعد:

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين، ابن القيم (٣/١)باختصار

إن المتكلم بالقرآن الكريم هو المتصف بصفات الكمال ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى/١١]، فإذا عرف العبد الربَّ الحكيم العليم الخبيرَ؛ عَلِم أنه لا يأمر ولا ينهى إلا لحكمة ومقصد، وتحرى قَصْدَ ربه في كل ما يفعل ويذر، وهكذا إذا اختلطت واختلفت عنده الأمور رجَّحَ بحسب مايراه ويعرفه من قَصْدَ ربه بشرعه.

ولا أدلً على مقصودِ ربنا من كلامه الذي تكلم به، ولاطريق إلى معرفة المقاصد الشرعية إلا بتدبر كلامه، والتذلل بين يديه، والافتقار إليه لمعرفة مراده. يقول الإمام الشاطبي: "إن الكتاب قد تقرر أنه كلامه، والتذلل بين يديه، والافتقار إليه لمعرفة، وآيةُ الرسالة، ونورُ الأبصار والبصائر، وإنه لا طريق إلى الله سواه، ولا نجاة بغيره، ولا تمسنّك بشيء يخالفه، وهذا كله لا يحتاج إلى تقرير واستدلال عليه؛ لأنه معلوم من دين الأمة ؛ وإذا كان كذلك لزم ضرورة لمن رامَ الاطلّاع على كليات الشريعة، وطمع في إدراك مقاصدها واللحاق بأهلها ؛ أن يتخذه سميرةُ وأنيسةُ، وأن يجعله جليسة على مر الليالي والأيام الراك

فالقرآن الكريم لاتفنى عجائبه، ولا تتوقف هِدَاياتِه، ولقد كان مورد العلماء السابقين الذين عرفوا قدره فعكفت قلوهم عليه، ولهجت ألسنتهم به، حتى فتح الله على قلوهم، فاستقرؤوا الآيات ليستخرجوا منها المقاصد العليّات، بطرق ومناهج مختلفة، فمنهم من وصل إلى المقاصد الكليات من الضروريات والحاجيات والتحسينيات من استقراء الأحاديث والآيات كالشاطبي، ومنهم من تكلم عن مقاصد الأحكام الفقهية كالصلاة والصيام والزكاة والحج وغيرها من المسائل المختلفة كالعز بن عبد السلام، ولم يصل إلى حدِّ علمي من بحث في المقاصد الشرعية على حسب سور القرآن.

إن البحث في المقاصد الشرعية في القرآن الكريم والسنة مما يزداد به المرء إيماناً ونوراً وبصيرة وحكمة، فيُوفَّق في دنياه وأُخراه، ويتلمَّس مراد الله سبحانه منا؛ سواء كان بالتعبد المطلق، أو بإدراك المقصد والحكمة من الأمر أو النهي أو غير ذلك، فالبحث في المقاصد لا يعني البحث عن العلل والحكم من الأمور فحسب؛ لكنه مفهوم أوسع يشمل جميع المصالح والمفاسد المقصودة أصالة أو تبعا. فمثلا: الصلاة من مقاصدها النهي عن الفحشاء والمنكر، ولكن الصلاة هي في حد ذاتما مصلحة، وهي مقصد من مقاصد الشارع، وما ندركه من تفاصيل الحكمة منها إنما هو غيضٌ من فيض. وكذلك تحريم الربا

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٣/ ٤٧٥).

يعد مقصداً لأنه في حدِّ ذاته مفسدة، وكذلك ما يؤول إليه من مفاسد دَرؤُه يعتبر مقصداً من مقاصد الشريعة.

والتوسُّع في معنى المقاصد: بإنها تشتمل على المتعبَّد به والمقصود منه؛ قد يوازن بين من يرى التعليل المطلق في أحكام الشرع ومن ينكرها، لأن من ينكرها قد يظن أنه يرجع الأمر كله لمقصد التعبُّد دون الالتفات للمعاني والمصالح من الأوامر والنواهي، ومن يعلل الأوامر والنواهي قد يُشْغَلُ عن مقصد التعبد، والأمر وسط بينهما، وهو يحتاج إلى فقه دقيق بأن المؤمن بصفات الكمال لله سبحانه يتعبد ربه أدرك الحكمة أو لم يدركها، وبحثه في مقاصد ربه مما يزيده قُرباً وبصيرة إلى الله، فيكون تعبده لله على بصيرة، فالبحث في المقاصد لا يعني التعدَّي على مطلق التعبد لله؛ وإنما هو نوع من التعبد بمحاولة إدراك طرف من حكمة الله سبحانه وتعالى من كلامه بطريق المطابقة أو التضمن أو الالتزام.

وقد اخترت البحث في المقاصد من خلال سورتي الفاتحة والبقرة لأن الحديث عن أهمية المقاصد - خاصة في عصرنا الحالي الذي تميز بسرعة التطور والاتصال بمختلف الثقافات والحضارت والذي يحتاج فيه إلى الاهتداء إلى مراد الله سبحانه منا- دفعني دفعاً إلى الرغبة في معرفة تفاصيل المقاصد، ولا سبيل إلى ذلك إلا بالكتاب والسنة الذين أنزلا لهداية الناس في كل زمان ومكان.

وكذلك لأن نجاح أي مشروع يعتمد بالدرجة الأولى على وضوح أهداف هذا المشروع، ومما لاشك فيه أن مشروع الحياة الدنيا هو المشروع المشترك بين جميع من على هذه البسيطة من لَدُن آدم عليه السلام إلى قيام الساعة، ووضوح أهداف ومقاصد هذا المشروع يعد ضرورة لاتعادلها ضرورة حتى تنتظم الحياة، ويسعد فيها الإنسان، ولذلك لم يتركنا الله عزوجل هملاً؛ بل أرسل إلينا رسولاً وأنزل إلينا كتاباً ليبين لنا المقصد الأعظم من هذه الحياة وجميع المقاصد الأحرى التي تحققه. فكان هذا الكتاب العظيم خطة واضحة المعالم لم يذكر فيها الوسائل دون المقاصد والأهداف، لأن تحقيق الوسائل دون وضوح الأهداف عَبث.

وكذلك فإن علم أصول الفقه يعتبر الأداة لفهم الكتاب والسنة بطريقة صحيحة، وهذا العلم له ركنان: أحدهما: علم لسان العرب، والآخر علم مقاصد الشريعة(1). والاشتغال باستنباط المقاصد

7

<sup>(</sup>١) تقديم بكر أبو زيد لتحقيق مشهور آل سلمان للموافقات (١/ب ).

الشرعية من النصوص اشتغالٌ بما جُعِلَ العلم لأجله، وتحقيقٌ للمقصوده منه، وتسهيلٌ لفهمه، والاشتغالُ بمقاصد القرآن الكريم اشتغال بما أنزل القرآن من أجله، قال تعالى: ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُرُوا الْمَاتِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴿ [ص/٢٩]، وإدراك المقاصد دافعٌ لتحقيق الوسائل على أكمل وأحسن الوجوه، ولاشك أن كل متكلِّم يَرْغب في أن يُفهَم كلامه على حسب مقصوده، وأن يطبَّق مافيه على وفق ما أراده.

لهذا انشرح الصدر للكتابة في موضوع متعلق بالقرآن و علم المقاصد الشرعية في تخصص أصول الفقه، فكان عنوانه ( المقاصد الشرعية في القرآن الكريم واستنباط ما ورد منها في سورتي الفاتحة والبقرة).

### أسباب اختيار الموضوع:

- إن منهجية تناول المقاصد الشرعية من خلال القرآن الكريم قد جعلت موضوع البحث يتسمم بسمات تمنحه الأهمية منها:
- النظر في القرآن بطريقة مقاصديَّة يُعطي لتفسير القرآن الكريم عمقاً وتكاملاً من ناحية
   اللفظ والمقصد.
  - أيعلم به مقدار التفات المفسرين للقرآن لهذه المقاصد.
  - أيعدُّ نواة الاستخراج جميع المقاصد الواردة في الكتاب والسنة.
- يَحتاجُ كلُّ باحث في استنباط الأحكام إلى الآيات والأحاديث الواردة في موضوعه
   ومعرفته لمقاصدها تفصيلاً يساعده للوصول إلى الحكم الأوفق.
- يُحفِّز على تطبيقِ ما ورد في الآيات من أوامر، ونواه، وعقيدة، وأخلاق بإحسان ذلك
   وفْق مرادِ الله تعالى منه.
- الحاجة إلى تأصيل المقاصد؛ لأن موقف الناس من المقاصد الشرعية بين جاف وغال، بين من توقف عند ظواهر النصوص دون النظر للمقاصد الشرعية، وبين من توقف عند المقاصد الشرعية دون النظر للنصوص.

- كون المقاصد الشرعية أصول عامة تحتاج إلى كثير من الضوابط التي تحقق إعمالها على الوجــه الصحيح دون الخروج عنها.
- كثرة الاختلاف في أحكام النوازل نظرا لطبيعة الانفتاح بين الناس، وتعدد وسائل الإعلام بما يقتضى رد هذا الاختلاف إلى قواعد مقاصدية محكمة تحتويه وتقارب وجهات النظر.
- اضطراب الناس في تحديد المصالح والمفاسد لتفشي الهوى والبعد عن رق العبودية لله رب
   العالمين.

### الدراسات السابقة:

ظهرت العديد من الكتابات والبحوث حول مقاصد الشريعة، منها ما حاء ضمناً في كتب الأصوليين والفقهاء والمفسرين في كتبهم، ومنها ما أُفرد بالتأليف.

فمن البحوث في المقاصد ما يبحث عن شخصية علمية ودورها في بحث المقاصد كبحث نظرية المقاصد عند الشاطبي لأحمد الريسوني<sup>(۱)</sup>، ومقاصد الشريعة عند ابن تيمية ليوسف أحمد محمد بدوي<sup>(۲)</sup>، ومقاصد الشريعة عند الإمام العز بن عبد السلام لعمر بن صالح بن عمر<sup>(۱)</sup>، والثابت والمُتغير في فِكر الإمام أبي إسحاق الشاطبي لمجدي محمد محمد عاشور<sup>(3)</sup>.

ومنها مايبحث عن المقاصد في مذهب معين كالمقاصد في المذهب المالكي خـــلال القــرنين الخــامس والسادس الهجريين لنور الدين مختار الخادمي<sup>(٥)</sup>.

ومنها يبحث عن ارتباط المقاصد بالاجتهاد والفقه كالاجتهاد المقاصدي لنور الدين مختار الخادمي  $^{(7)}$ ، وضوابط اعتبار المقاصد في مجال الاجتهاد وأثرها الفقهي لعبد القادر بن حرز الله $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) كتاب مطبوع بالدار العالمية للكتاب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) رسالة علمية مطبوعة بدار النفائس: الأردن.

<sup>(</sup>٣) رسالة علمية مطبوعة بدار النفائس:عمان -الأردن.

<sup>(</sup>٤) رسالة علمية مطبوعة بدار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث: دبي-الإمارات.

<sup>(</sup>٥) سالة علمية مطبوعة بمكتبة الرشد: حدة -المملكة.

<sup>(</sup>٦) كتاب مطبوع بمكتبة الرشد: حدة -المملكة.

<sup>(</sup>٧) كتاب مطبوع بمكتبة الرشد: حدة -المملكة.

ومنها مايبحث فيها كعِلْم مثل: علم مقاصد الشارع لعبد العزيز بن عبد الرحمن بن علي بن ربيعة<sup>(1)</sup>، أو في طرق الكشف عنها كطرق الكشف عن مقاصد الشارع لنعمان جغيم<sup>(٢)</sup>.

ومنها ما يبحث عن المقاصد في باب من أبواب الفقه كالمقاصد الشرعية والأبعاد المصلحية لنظام الوقف في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية لعبد الرحمن بن جميل بن عبد الرحمن قصاص<sup>(٣)</sup>.

وقد وحدت كتابا استفدت منه، يبحث في المقاصد في القرآن وهو المدخل إلى مقاصد القرآن لعبد الكريم حامدي وقد قسَّمَ مؤلَّفُه الكتاب إلى ثلاثة فصول:

الفصل الأول: يتناول تعريف مقاصد القرآن، وأدلة ثبوتها، والحاحة إليها.

الفصل الثاني: يتناول أنواع مقاصد القرآن ، ومسالك الكشف عنها.

الفصل الثالث: يتناول مقصد صلاح الإنسان في المنظور الفلسفي والقرآني.

أما التحرير والتنوير لابن عاشور (٥)، فسيأتي الحديث عنه في الباب الثاني بإذن الله.

أما فتح البيان في مقاصد القرآن لصديق خان القنوجي (٦). فقد اعتنى بذكر مـــا أراده الله مـــن معـــاني القرآن، وهذا ما عناه بعنوان الكتاب، فهو كتاب تفسير وليس كتاب متخصصاً في ذكر المقاصد.

ولم أجد فيما اطلعت عليه ما يبحث في المقاصد الشرعية على حسب سور القرآن.

<sup>(</sup>١) كتاب مطبوع بمكتبة الملك فهد الوطنية: الرياض - المملكة.

<sup>(</sup>٢) رسالة علمية مطبوعة بمكتبة الرشد: الرياض-المملكة.

<sup>(</sup>٣) رسالة علمية غير مطبوعة

<sup>(</sup>٤) كتاب مطبوع بمكتبة الرشد: حدة - المملكة.

<sup>(</sup>٥) سيأتي ص١١١

<sup>(</sup>٦) كتاب مطبوع بالمكتبة العصرية: بيروت-لبنان

### منهج البحث:

كتابة البحث اقتضت السير على ما يلي:

أولاً: السيرُ على المنهج العلمي وذلك بما يلي:

أ- عزو الآيات القرآنية إلى سورها عَقِبَ ذكرها مباشرة بذكر اسم السورة ورقم الآية.

ب- تخريج الأحاديث النبوية الواردة في البحث، فإن كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما أكتفي بالعزو إليه، وإن لم يكن فيهما خرجته من كتب الحديث، مع نقل ما أقف عليه من حكم أهل العلم على الحديث صحة وضعفاً ما استطعت إلى ذلك سبيلا.

ج- الرجوع إلى المصادر العلمية في البحث.

د- الترجمة للأعلام.

هـ - وضع الفهارس العلمية في نهاية البحث. وتشتمل على ما يلي:

١ - فهرس الآيات القرآنية.

٢ - فهرس الأحاديث.

٣-فهرس مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة.

٤ - فهرس المراجع والمصادر.

هـــ- فهرس الموضوعات.

ثانياً: بالنسبة لباب استنباط المقاصد من سورتي الفاتحة والبقرة فقد سِرتُ فيه كما يلي:

ابتدأت بحثي بالنظر في سورتي الفاتحة والبقرة آية آية، واستخراج ماتيسَّر لي من مقاصدهما.

ثم بعد معرفة المقاصد أجمعُ الآيات منهما التي تؤكد المقصد الواحد حسبما يتيسر.

ثم لبيان وجه الدلالة من الآيات على المقاصد الشرعية؛ أقرأ تفسير الآية من الكتب التالية: تفسير ابسن كثير، وتفسير ابن عاشور، وتفسير السعدي وأحاول استخراج العبارات التي تبين المقصد أو تفصله، أو توضح الآية بما يساعد على بيان المقصد، فقد أجد عبارات صريحة في بيان المقصد وقد تكون عبارة مبينة لمعنى الآية ولكنها تبين المقصد كذلك، وهذا كله حسبما يتطرق المفسر في تفسيره للآية، وحالة بياني لوجه الدلالة قد أبين المقصد ثم أذكر معنى الآية وهذا غالبا وقد يكون العكس.

وقد قسمت هذا الباب إلى قسمين: قسم المقاصد العامة وقسم المقاصد الخاصة. ورتبت المقاصد العامة في سورة البقرة حسب الترتب الهجائيُّ ، مُبتدئة بذكر المصالح ثم المفاسد ثم تطرقت إلى الضروريات والحاجيات والتحسينيات فيها. أما المقاصد الخاصة فقد قسمتها إلى أبواب: الإيمان، القبلة، الصلاة، الإنفاق وهكذا. أما تريتب الآيات التي تدل على المقصد فقد رتبتها حسب ورودها في السورة.

وقد احترت البداية بترتيب القرآن فابتدأت بالفاتحة ثم البقرة. وقد حمدت الله أن يسر لي الابتداء بهما لما لهما من فضل عظيم. فالفاتحة أمُّ القرآن والسبع المثانيُّ، وهي فاتحةُ الكتاب، ولا تقبل صلاة بدونها، وتُقرأ مرَّات في اليوم الواحد، وما أُنزِلَ في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الفرقان مثلها. وأما البقرة فهي التي لا تستطيعها البَطلَة، والتي كان أصحابها في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل الفضل والسبق.

### خطة البحث:

قسمت البحث إلى مقدمة و ثلاثة أبواب وحاتمة، وذلك كما يلي:

#### المقدمة:

وتشتمل على أسباب احتيار الموضوع، والدراسات السابقة، ومنهج البحث، وخطته.

### الياب الأول: التمهيد

ويشتمل على ثلاثة فصول:

### الفصل الأول تعريف المقاصد الشرعية وإثباتها

: تعريف المقاصد الشرعية لغة. المبحث الأول

المبحث الثاني : تعريف المقاصد الشرعية اصطلاحا.

: إثبات أن الشريعة جاءت لمقاصد. المبحث الثالث

الفصل الثاني

طرق التعرف على المقاصد الشرعية

: الإستقراء المبحث الأول

المبحث الثاني : مسلك العلة

المطلب الأول : **الإجماع** المطلب الثاني : **النص** المطلب الثالث : الإيماء المطلب الرابع : المناسبة

المطلب الخامس : الشبه

المطلب السادس : السبر والتقسيم

المطلب السابع : **الدوران** المطلب الثامن : تنقيح المناط

: مجرد الأمر الإبتدائي التصريحي المبحث الثالث

: التعبيرات التي يستفاد منها معرفة المقاصد المبحث الرابع

المطلب الأول : التعبير بالإرادة الشرعية ونحوها : التعبير بلفظ الخير والنفع ونحوهما المطلب الثاني

> : سكوت الشارع عن التسبب أو شرعية العمل المبحث الخامس مع قيام المعنى المقتضى له وانتفاء المانع منه

### الفصل الثالث

### أقسام المقاصد الشرعية

المبحث الأول : أقسام المقاصد باعتبار رتب المصالح التي جاءت الشريعة بالمحافظة عليها

المطلب الأول : الضروريات المطلب الثاني : الحاجيات المطلب الثالث : التحسينيات المطلب الرابع : المكملات

المبحث الثاني : أقسام المقاصد باعتبار مرتبتها في القصد:

المطلب الأول : المقاصد الأصلية المطلب الثاني : المقاصد التابعة

المبحث الثالث : أقسام المقاصد من حيث الشمول:

المطلب الأول : المقاصد العامة المطلب الثاني : المقاصد الخاصة المطلب الثالث : المقاصد الجزئية

المبحث الرابع : أقسام المقاصد باعتبار الزمن:

المطلب الأول : العاجلة أو الدنيوية

المطلب الثاني : المقاصد الآجلة أو الأخروية

المبحث الخامس : أقسام المقاصد باعتبار الغاية:

المطلب الأول : **الغائية** المطلب الثاني : **الوسائل** 

المبحث السادس : أقسام المقاصد باعتبار محل صدورها:

المطلب الأول : مقاصد الرب المطلب الثاني : مقاصد المكلف

المبحث السابع : أقسام المقاصد باعتبار القطع والظن:

المطلب الأول : المقاصد القطعية المطلب الثاني : المقاصد الظنية

### الباب الثاني

### المقاصد الشرعية في القرآن الكريم

ويشتمل على تمهيد وثلاثة فصول:

التمهيد وفيه بيان اشتمال دعوة الرسل للمقاصد الشرعية لحاجة الإنسان إليها، ومن ذلك اشتمال القرآن عليها، وموقف الصحابة من ذلك.

الفصل الأول

أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية

المبحث الأول : اشتمال القرآن على المقاصد

المطلب الأول : اشتماله على غاية الوجود وأغراض الحياة

الانسانية

المطلب الثانى : اشتماله على أهداف إرسال الرسل وإنزال الكتب

المطلب الثالث : اشتماله على الكليات الخمس

المطلب الرابع : اشتماله على الضروريات، الحاجيات،

والتحسينيات

المطلب الخامس : أشتماله على المصالح، والمفاسد

المطلب السادس : اشتماله على المقاصد العامة ، والخاصة

المطلب السابع : اشتماله على أصول الفضائل، قواعد التعامل،

ومكارم الأخلاق

المطلب الثامن : اشتماله على علل و حكم مشروعية الأحكام

المطلب التاسع : اشتماله على القواعد الشرعية التي تتضمن

الأسرار

المبحث الثاني : مقاصد القرآن الكريم

المطلب الأول : التعبير عن المقصد بالحكمة في القرآن الكريم

المطلب الثاني : أقسام مقاصد القرآن

المطلب الثالث : خصائص حكم ومقاصد القرآن

الفصل الثاني

علاقة المقاصد الشرعية بالقرآن الكريم.

المبحث الأول : أهمية فهم المقاصد في فهم القرآن وتفسيره

المبحث الثاني : المقاصد عند المفسرين

المطلب الأول : تفسير ابن كثير المطلب الثاني : تفسير ابن عاشور

المطلب الثالث : تفسير السعدي

## الفصل الثالث ضوابط لفهم المقاصد الشرعية من القرآن الكريم

المبحث الأول : الاستعانة بالله في معرفة المقاصد

المبحث الثاني : الالتزام بضوابط التفسير

المبحث الثالث : التثبت

المبحث الرابع : الحذر من الهوى

المبحث الخامس : فهم المقاصد بلغة العرب

المبحث السادس : اتباع معهود الأميين

المبحث السابع : معرفة أسباب النزول

المبحث الثامن : اتباع فهم السلف

المبحث التاسع : مراعاة اختلاف السلف في التفسير وأنه اختلاف تنوع غالبا

المبحث العاشر : مراعاة السياق والقرائن

### الباب الثالث

### مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة

ويشتمل على تمهيد و فصلين:

التمهيد وفيه بيان الحاجة لجمع أكبر قدر من المقاصد الشرعية.

الفصل الأول المقاصد في سورة الفاتحة

المبحث الأول : المقاصد العامة في سورة الفاتحة

المطلب الأول: المصالح المطلب الثاني: دفع المفاسد

المبحث الثاني : المقاصد الخاصة في سورة الفاتحة

### الفصل الثاني: المقاصد في سورة البقرة

: المقاصد العامة في سورة البقرة المبحث الأو ل

المطلب الأول: المصالح

المطلب الثاني: دفع المفاسد

المطلب الثالث: الضروريات الحاجيات التحسينيات

: المقاصد الخاصة في سورة البقرة المبحث الثاني

المطلب الأو ل : الإيمان

المطلب الثان*ي* المطلب الثالث : بيان القبلة

: الصلاة

المطلب الرابع : الإنفاق المطلب الخامس : الصبيام

: الدعاء المطلب السادس

المطلب السابع : الحج العمرة

المطلب الثامن : الجهاد في سبيل الله

المطلب التاسع : النكاح

المطلب العاشر : الطلاق

المطلب الحادي عشر : الرضاع المطلي الثاني عشر : العدة

المطلب الثالث عشر : الوصية

المطلب الرابع عشر : القصاص

المطلب الخامس عشر : الأموال

### الخاتمة. وتشتمل على ذكر أهم النتائج والتوصيات.

وإنه لا يفوتني في نهاية هذه المقدمة أن أشكر جامعة أم القرى وكل من سخَّروا أنفسهم لخدمــة العلم وطُلابه، وكذلك من أعطاني من وقته وجهده ونصحه مشرفي: د.محمد بكر إسماعيل. وجزى الله خيراً المناقشين: د.أحمد اليماني، ود.علي الباروم على ما بذلوه من جهد في تصويب هذه الرسالة.

وأبلغُ الشكر والثناء لوالديُّ اللذان أعطياني مالا يمكن أن يصفه القلم أو يوفيه الكَلِم، ولن أوفيهم حقُّهم مهما فعلت، فأسأل الله بكرمه ورحمته أن يرحمهما كما ربّياني صغيرة. وَأُتَنِّي بالشكر لزوجي الذي لم يأل جهدا في تحفيزي، وشحذِ همتي، ومتابعة عملي في بحثي، فإن أسأل الشكور أن يشكر عمله ويجزل أجره.

كما أين أود أن أشكر أُحَيَّتي الحبيبة جمانة التي شاركتني بكل ما تستطيع، ولم تبخل قط بوقتها من أجل مساعدتي دون تردد. وكذلك فإني أود أن أشكر رفيقة دربي سارة روزي التي رافقتني في مسيرة بحثي تشدُّ من أزري.

ولا أنسى في الختام أن أشكر كل من علَّمني في جامعة الملك عبدالعزيز، وجامعة أم القرى وغيرهما. هذا والله أسأل الإخلاص والتوفيق والسداد والقبول إنه قريب مجيب.

رؤی بنت طلال محجوب حدة ۱٤٣٢هـ

### الباب الأول

### التمهيد

ويشتمل على ثلاثة فصول:

الفصل الأول: تعريف المقاصد الشرعية وإثباتها

الفصل الثاني: طرق التعرف على المقاصد الشرعية

الفصل الثالث: أقسام المقاصد الشرعية

# الفصل الأول تعريف المقاصد الشرعية وإثباتها

المبحث الأول: تعريف المقاصد الشرعية لغة

المبحث الثاني : تعريف المقاصد الشرعية اصطلاحا

المبحث الثالث : إثبات أن الشريعة جاءت لمقاصد

# المبحث الأول تعريف المقاصد الشرعية لغة

(المقاصد) لغة: جمع مقصد. يقال: قَصَدَ يَقْصِدُ قَصْداً ومَقْصِداً من باب " ضَرَبَ"، والقصد: الاعتماد، والأَمُّ، والتوجه، والغرض، والإرادة، وإتيان الشيء، وطلبه بعينه، ويأتي لمعانٍ غير ذلك (١). وأقرب المعاني منها للمعنى الاصطلاحي هو معنى الأم والتوجه.

ووردت كلمة قصد في القرآن بمعان. منها: القرب ومنه قوله تعالى: ﴿وَسَفَرًا وَسَفَرًا السَّبِيلِ ﴿ [النحل: ٩] (٣)، ومنها: المتوسط في العمل وقوله: ﴿ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ ﴾ [لقمان: ٣٦] (٤).

و(الشرعية) لغة: مصدر من الشرع. يقال: شرع يشرع شرعا وشرعيا، والشرع: الدين، والسُنَّة، والمِلَّة، والسبيل، والظاهر المستقيم من المذاهب، ويأتي لمعان غير ذلك (٥).

والشِرعةُ بالكسر: الدين، والشَّرعُ مِثلُهُ مأخوذة من الشريعة وهي: مَورِدُ الناس للاستقاء، سُمِّيت بذلك لوضوحها وظهورها، وجمعها شَرائِع، وشَرَعَ الله لنا كذا يَشْرَعُهُ: أظهره وأوضحه (٦).

وَوَصْفُ المقاصد بالشرعية هنا يقصد به: ألها من شرع الله سبحانه ودينه، وليس المقصود تخصيصها في جانب الشريعة – والتي هي في مقابلة العقيدة –.

<sup>(</sup>۱) انظر: أساس البلاغة، الزمخشري (۲/۸۰)؛ الصحاح في اللغة، الجوهري (۲/۵۲ه-۲۰)؛ القاموس المحيط، الفيروز آبادي ص ۳۱۰؛ المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده (۱۸۵/٦-۱۸۸)؛ تمذيب اللغة، الأزهري (۸/۲ه-۳۰۰)؛ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي ص ۳۰۰؛ لسان العرب، ابن منظور (۱۸/۱۹۲-۱۸۲)؛ تاج العروس، الزبيدي (۱۹۸/۵-۱۹۶).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير (١٥٨/٤)

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٤/ ٥٦٠)

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٦/١٥٣)

<sup>(</sup>٥) انظر: أساس البلاغة (٧٣١، ٥)؛ الصحاح في اللغة (٣/٦٣١-١٢٣٧)؛ القاموس المحيط ص٧٣٧؛ مختار الصحاح ص٣٠٦؛ المحكم والمحيط الأعظم (٣٦١-٣٧١)؛ تمذيب اللغة (٤٢١-٤٢٥)؛ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير ص١٨٦-١٨٧؛ لسان العرب (٨-١٨٦-٨٩)؛ تاج العروس (٢٤٧١-٢٤٧).

<sup>(</sup>٦) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير (٤٩٠/٤).

## المبحث الثاني تعريف المقاصد الشرعية اصطلاحاً

لم يرد تعريف للمقاصد الشرعية عند المتقدمين، لكن تنوعت عبارات المتأخرين في تعريف المقاصد، أذكر منها ما يلي:

- ١/ تعريف الفاسي: "هي الغاية منها، والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامها"(١).
  - ٢/ تعريف الريسوني: هي "الغايات التي وضعت الشريعة لأحل تحقيقها لمصلحة العباد"(٢).
- ٣/ تعريف وهبة الزحيلي: "هي المعاني والأهداف الملحوظة في جميع أحكامه أو معظمها، أو هي الغاية من الشريعة و الأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامه"(").
- ٤/ تعريف اليوبي: "هي المعاني والحكم ونحوها التي راعاها الشارع في التشريع عموما وحصوصا، من أجل تحقيق مصالح العباد"(٤).
- ٥/ تعريف الخادمي: "هي المعاني المترتبة على الاعتقاد، والأفعال، والفضائل المستفادة من الأحكام الشرعية سواء أكانت تلك المعاني: حكما جزئية، أم مصالح كلية، أم سمات إجمالية"(٥).
- ٦/ تعريف محمد بكر إسماعيل: "هي المصالح العاجلة والآجلة للعباد التي أرادها الله عز وجلً من دخولهم في الإسلام، وأخذهم بشريعته" (٦).
- ٧/ تعريف يوسف حامد العالم: "هي المصالح التي تعود إلى العباد في دنياهم وأخراهم، سواء أكان تحصيلها عن طريق حلب المنافع، أو عن طريق دفع المضار"(٧).
- $\Lambda$  تعریف عبد العزیز ربیعة: "هي ما راعاه الشارع في التشریع عموما وخصوصا من مصالح للعباد، ومما یفضي إلیها مما یجلب لهم نفعا أو یدفع عنهم ضررا"( $^{(\Lambda)}$ ).
- ٩/ تعریف عمر بن صالح بن عمر: "الغایات التي ترمي إلیها كل الأحكام الشرعیة أو معظمها، ولا
   تختص بحكم دون حكم، وتدعو لتحقیقها والمحافظة علیها في كل زمان ومكان"(٩).

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها ص٧.

<sup>(</sup>٢) نظرية المقاصد عند الشاطبي ص١٩.

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه الإسلامي (١٠١٧/٢).

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية ص٣٧.

<sup>(</sup>٥) المقاصد في المذهب المالكي خلال القرنين الخامس والسادس الهجريين ص٢١.

<sup>(</sup>٦) مقاصد الشريعة تأصيلا وتفعيلا ص١٣.

<sup>(</sup>٧) المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ص٩٧.

<sup>(</sup>٨) علم مقاصد الشارع ص٢١.

<sup>(</sup>٩) مقاصد الشريعة عند الإمام العز بن عبد السلام؛ ص٨٩.

### مناقشة التعريفات

استخدمت التعريفات مصطلح: الغايات، والأسرار، والمعاني، والأهداف، والحكم، والمصالح في بيان معنى كلمة (المقاصد) في الاصطلاح، والملاحظ في معنى كلمة (قصد) في اللغة أن المرتبط بمعنها الاصطلاحي معنى: الأمّ والتوجه نحو الشيء، والذي يتناسب مع هذا المعنى من المصطلحات السابقة هو قولنا: الغايات، والأهداف حيث إنما أقرب لبيان معنى المقاصد. ولكن لفظ "الغاية" ولفظ "الهدف" لايحدد ماهية الغاية والهدف الذي يطلب ويقصد، لأن الناس لا يقصدون و لايتوجهون إلا لمصالحهم، فالغايات والأهداف مجهولة لكن المصالح معلومة. وكذلك فإن لفظ "الأهداف" مصطلح كثر استعماله في عصرنا في كثير من الجالات، وهو يوضح المعنى للعامة بعيدا عن اصطلاحات أهل العلم، فهو مصطلح حديث نوعا ما. ولفظ "السر" يطلق لما خفي من الأمور، ولكن المقصود من التعبير بوليست سرا، وقد يكون المقصود بالسر هنا بمعنى دقائق الحكم، وقد يكون المقصود من التعبير بالسر" التنبيه إلى أنه مهما تحدث العلماء عن مقاصد الرب فلن يحيطوا بما علما، لأها من آثار كمال حكمته سبحانه. ولفظة "المعاني" مما تكرر استخدامه في كلام الفقهاء إلا ألما لا توضح المقصد ولا المصلحة. لأن كلمة معنى لا تعبر بلفظها عن المقاصد؛ لأن المقصود هنا معنى خاص وهو ما ترتب على الحكم من حكم. أما لفظ "الحكم" ولفظ "المصالح" فهما مقاربان لمعنى المقاصد. وأرى أن لفظ الحرادة" هو الأليق؛ لأنه مبين لمعنى المن والتوجه (أ.

هذا وإن اختلفت التعبيرات قريبا أو بعيدا؛ فالمقصد من كل هذا معنى مشتركا قد فهمه أرباب هذا العلم.

ولفظ "وضعها" الأليق منه أن يقال "شرعها"، لأن كلمة وضع مشعرة بالدنو، وكلمة شرع مشعرة بالارتفاع والعلو.

ولفظ "الشارع" الأليق منه أن يقال "الله عز وجل"، لأن الشارع ليس اسما من أسماء الله تعالى.

ولفظ "عند الأحكام" قد اشتهر استخدامه في العمليات دون الاعتقادات رغم أنه يشملها، و. ما أن المقاصد تشمل: الاعتقاد، والأحكام العملية، والأخلاق، أي الدين كله فالتعبير بلفظ الدين يفصح عن المقصود.

وكذلك لفظ "الشريعة" اشتهر في مقابلة العقيدة، وهذا تخصيص للمقاصد بالفقه فقط.

ولم أرَ أن تحديد المقاصد بالعامة، أو الخاصة، أو الجزئية، والإجمالية مما يدخل في تعريف المقاصد لأن التعريف غير الأقسام.

<sup>(</sup>١) انظر: جميع المصادر السابقة التي ذكرت تعريف المقاصد.

### التعريف المختار

بعد ما تقدم، فإن التعريف المختار للمقاصد الشرعية هوكما يلي: (ما أراده الله عز وجل لعباده في دينه من مصالح الدنيا والآخرة). وهذا التعريف يفصح عن معنى المقاصد، ومعنى الشرعية بإضافتها للمقاصد.

فلفظ "ما أراده" عبرت به؛ لأنه تعبير القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فما أخبر الله عز وجل أنه يريده فهو مقصود قطعا، وذلك لما بين الإرادة والقصد من التقارب في المعنى.

ولفظ "الله" لأنه حير من قولنا الشارع.

ولفظ "لعباده" ليبين المستفيد من هذه المقاصد. وهذه العبارة توضح أمرا مهما في فهم المقاصد، وذلك أن هذه المقاصد والمصالح من عند الله تعالى، وإدراك ألها من عند الحميد الجميد يعطي دلالات عميقة في أن المتصف بصفات الكمال هو الذي أراد هذه المصالح، فلا تفهم هذه المقاصد إلا من خلال معرفة صفات من أرادها سبحانه. وتفاوت الناس في فهم المقاصد ناتج عن تفاوهم في إيماهم بصفات رهم سبحانه.

ولفظ "لعباده" يبين أن هذه المقاصد هي للعبد الفقير المحتاج إلى ربه الغني، وأن المصالح لاتطلب إلا من عنده، وأن المتصف بالعبودية لله هو المدرك لهذه المقاصد، العامل بها، المستفيد منها.

ولفظ "في دينه" ليعم الاعتقاد، والأخلاق، والأحكام العملية. قد يقال هنا: إنه قد يتبادر ويتوهم من لفظ "في دينه" أن المصالح في العبادات فقط دون المعاملات والعادات. ولكن يُرَدُّ على ذلك: بأن عدم فهم المقصد من الخلق \_ وهو العبودية لله سبحانه \_ هو الذي يوقع في هذا الإشكال لا أن لفظ الدين \_ وهو معبر عنه كثيرا في القرآن \_ هو الذي يوهم اقتصاره على العبادات، لأن نفس الإشكال سيرد على كل لفظ يعبر عنه كلفظ "الشريعة" مثلا. وهذا الإيهام مدفوع في نفس التعريف من لفظ: "في الدنيا".

ولفظ "من المصالح" تخصيص للإرادة بالمصلحة؛ لأنه حاشا لله أن يريد بعباده المفسدة، وبيان موجز للمقاصد، فلو سأل سائل: ما هي المقاصد؟ قيل: هي المصالح التي أرادها الله عز وجل من دينه، ودفع المفاسد يدخل فيها ضمناً.

ولفظ "في الدنيا والآخرة: " ليبين زمن الاستفادة من المصالح، وأنما ليست مختصة بالآخرة.

وثمة تعبيرات مختلفة لكلمة المقاصد: فيعبر عنها بالحكمة، والمصلحة، والأسرار، والمعاني، والمعقولية. كما يعبر عنها بما يتفرع عن العلة كالموجب، والسبب، و المؤثر، وغيره وذلك كقول العلماء: لقد شرع الحكم لعلة كذا، أو سبب كذا، أو لأنه يؤثر في كذا، أو من أحل كذا(1). كما يعبر عنها بكلمات الغرض، والمراد، والمغزى(٢).

ويدخل في معنى المقاصد العلل الجزئية للأحكام الفقهية سواء أكانت تلك العلل: أوصافا ظاهرة منضبطة منوطة بالمصلحة والمنفعة، أو كانت حكما ومعان هي في ذاتما نفس المصالح والمنافع<sup>(٣)</sup>.

ويعبر عن المقاصد وهي المصالح والمفاسد في القرآن والسنة "بالمحبوب والمكروه، والحسنات والسيئات، والخير والشر، والنفع والضر، والحسن والقبيح، والمنفعة والإثم" (٤).

<sup>(</sup>١) الاجتهاد المقاصدي، الخادمي ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) نظرية المقاصد عند الشاطبي، الريسوني ص١٥.

<sup>(</sup>٣) المقاصد في المذهب المالكي، الخادمي ص١٣ ٤ - ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الفوائد في اختصار المقاصد، العز بن عبد السلام ص١٧١.

### المبحث الثالث

### إثبات أن الشريعة جاءت لمقاصد

الكتاب: كل صفحة من صفحات المصحف فيها دلالة على أن الشريعة الإسلامية إنما شرعت لتحقيق مقاصد، وهي مصالح العباد العاجلة والآجلة (١). ومن ذلك:

١- قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات:٥٦].

وجه الدلالة: بين سبحانه بأسلوب الحصر أن العبادة هي المقصد من حلق الجن والإنس.

٢ - قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

وجه الدلالة: عبر عن المقصد بإرادته لليسر.

٣- قوله تعالى: ﴿الرَّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴿ [يونس: ١]،

وجه الدلالة: وصف سبحانه كتابه بأنه حكيم فكل مااشتمل عليه حكمة.

٤ - قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]

وجه الدلالة:وصف سبحانه رسوله صلى الله عليه وسلم بالرحمة، وإذا لم تكن شريعته مشتملة على الحكمة لم تكن رحمة.

السنة: كقوله صلى الله عليه وسلم: (لا ضرر ولا ضرار)(٢).

وجه الدلالة: نفى الضرر ليبين أن رفعه من مقاصد الشريعة.

الإجماع: يقول الآمدي<sup>(٣)</sup>: "إن أئمة الفقه مجمعة على أن أحكام الله تعالى لا تخلو عن حكمة ومقصود، وإن اختلفوا في كون ذلك بطريق الوجوب كما قالت المعتزلة أو بحكم الاتفاق والوقوع من غير وجوب كقول أصحابنا- وهم الشافعية -"(٤).

الاستقراء: بالجملة فباستقراء نصوص الشريعة نقطع بأن الشريعة أتت لتحقيق مصالح العباد ودفع الضرر عنهم (°).

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة تأصيلا وتفعيلا، محمد بكر إسماعيل، ص٢٤. بتصرف

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (٢٣٤١) في كتاب الأحكام: باب من بني في حقه ما يضر بجاره، وأخرجه مالك في موطئه (٢٤٤١) في كتاب الأقضية: باب القضاء في المرفق، صححه الألباني في إرواء الغليل(٢٠٨/٣)

<sup>(</sup>٣) على بن أبي على بن محمد فقيه أصولي متكلم ، من كتبه "أبكار الأفكار" في علم الكلام و "الإحكام في أصول الأحكام" في أصول الفقه ، توفي سنة ٦٣١ هـ ( انظر ترجمته وفيات الأعيان ٢٥٥/٢، شذرات الذهب ٥/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام، الآمدي (٣/٥٠)

<sup>(°)</sup> الموافقات، الشاطبي (١٢،١٣/٢)

# الفصل الثاني طرق التعرف على المقاصد الشرعية

المبحث الأول: الإستقراء

المبحث الثاني : مسلك العلة

المطلب الأول: الإجماع

المطلب الثاني : النص المطلب الثالث : الإيماء

المطلب الرابع: المناسبة

المطلب الخامس: الشبه

المطلب السادس: السبر والتقسيم

المطلب السابع: الدوران

المطلب الثامن : تنقيح المناط

المبحث الثالث : مجرد الأمر الإبتدائي التصريحي

المبحث الرابع: التعبيرات التي يستفاد منها معرفة المقاصد

المطلب الأول: التعبير بالإرادة الشرعية ونحوها

المطلب الثاني: التعبير بلفظ الخير والنفع ونحوهما

المبحث الخامس : سكوت الشارع عن التسبب أو شرعية العمل مع قيام المعنى المقتضي له وانتفاء المانع منه

إذا ثبت أن لله عز وجل مقاصد في دينه، فلابد من طرق تعين على التعرف عليها. وتختلف دلالة كل طريق عن الأخرى، ويجمع هذه الطرق ألهم يرجعون إلى الكتاب والسنة، فلابد لمن أراد أن يعرف مقاصد ربه من عباده ودينه، أن ينهل منهما، كما لهل الصحابة من نبعهما الصافي، ففتح الله على قلوهم، وساروا في حياهم على وفق مراد رهم، حتى لو استجدت عليهم الأمور، فهم في نور القرآن والسنة يسيرون، وعلى مراد رهم يحيون، لأن الله أنار قلوهم بمعرفته ومحبته، فاستقامت أفهامهم، وعلموا آثار كمال حكمته وعلمه على أمره ولهيه، فقادهم إيمالهم إلى الحق المبين.

قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٨٦]. وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ [الأنفال/٢٩]

فمهما أدرك الإنسان من الوسائل والطرق، فإنه لن يصل إلى العلم النافع الذي يقوده إلى العمل الا بالتوكل على الله، والإخلاص له، وسؤاله الهداية والتوفيق. وهكذا فليخلص النية من أراد معرفة مقاصد الكتاب والسنة، وليتمم بحسن العمل بها، ثم ليسأل الله القبول، وليكون علمه حجة له لا عليه.

إن الحديث عن طرق التعرف على المقاصد مما دعت إليه الحاجة في هذا العصر بالذات بسبب كثرة المستجدات، وكثرة المستجدات نتجت عن أمور من أهمها:

أولاً: التطور والتقدم في جميع محالات الحياة.

ثانياً: الاختلاط بالشعوب، والثقافات المختلفة ؛ وذلك لتطور وسائل المواصلات والاتصالات.

وهذه المستجدات تحتاج إلى أحكام شرعية تربط بين هذا الواقع وبين نور الوحي، وهي بطبيعتها متنوعة، ومعقدة، ومتشعبة، وكثيراً منها لا تجد نصا أو قياساً لحكمها، فتحتاج إلى قواعد عامة ترد إليها هذه النوازل بما لا يخالف النصوص كتاباً وسنة. فمثلاً: نجد أن المسائل الطبية قد تشعبت كثيراً، ومنها المسائل المتعلقة بالحمل والولادة كتنظيم النسل، والإجهاض، وطفل الأنبوب وغيرها من المسائل وهي بحاجة للحكم الشرعي المستند على القواعد المقاصدية بما لا يخالف النصوص. فكما أن الحديث عن القياس والعلل مما دعت إليه الحاجة لمعرفة الأحكام في تلك العصور، فالحديث عن المقاصد وطرق معرفتها مما تدعو إليه الحاجة الملحة في هذا العصر (۱).

<sup>(</sup>١) وقد كان من منهج الصحابة استنباط الأحكام من الحكم والمقاصد، يقول محمد مصطفي شلبي بعد حديثه عن مسلك الصحابة في التعليل: " نعلم قطعا أن المحتهد في عصر الصحابة ومن بعدهم من الذين تقدموا على الفقه التقديري حينما كانت تنزل به الحادثة أو

وهذه القواعد الهدف منها العيش تحت مظلة الشريعة لا الخروج عنها، وهذا لا شك فيه، وكون هذه المقاصد كالقواعد العامة التي يندرج تحتها كثير من الجزئيات، لا يعني ألها غير مضبوطة في طرق التعرف عليها أو في تنزيلها على الواقع والمستجدات، بل إن حديث العلماء عن طرق معرفتها له دلالة ضمنية بأن هذه الطرق تعصم من الوقوع في الخطأ، وتنبيء عن اهتمام العلماء بالوصول إلى المقاصد الصحيحة بالطرق الصحيحة.

ثالثا مما يدعو للحديث عن طرق التعرف على المقاصد: أن وسائل الإعلام تتحدث كثيرا عن المباديء، والقيم، والأهداف، والشعارات، والمقاصد سواء من قبل الأفراد أوالمؤسسات، ومفهوم هذه المقاصد عندهم مختلف، ووسائلها مختلف، وتطبيقها في الواقع مختلف كل على حسب مذهبه وهواه، ولا عصمة إلا لكلام الله سبحانه ووحيه فهو الفيصل بين الحق والباطل، وهو المبين للحق منها، وطرق تحصيلها والانتفاع بها، وهذه الحقيقة لايظهر نورها إلا لمن رفع الغشاوة عن قلبه وأبصر بعين الباحث عن الحق أن الحق كله من الله قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ [الحج/ ٢٦].

ولقد بدأ الحديث عن طرق التعرف على المقاصد بصورة خاصة مع بداية تخصيص الحديث عن علم المقاصد كما هو عند الشاطبي وابن عاشور، وسار من بعدهما ممن يتكلمون عن المقاصد يوردون الحديث عن طرق التعرف عليها<sup>(۱)</sup>. وكانت هناك بعض التصريحات و الإشارات من قبل إلى طرق معرفتها، كقول الغزالي: "ومقاصد الشرع تعرف بالكتاب والسنة والإجماع"<sup>(۲)</sup> وأشار إلى الدليل الاستقرائي الذي ثبتت به المقاصد<sup>(۳)</sup>، وجاء حديث الأصوليين عنها ضمن مسالك العلة.

وأستطيع القول بأن تخصيص استخراج المقاصد من القرآن الكريم ومن سورة بالذات قد يحتاج فيه إلى بعض هذه الطرق بصورة أكبر من غيرها، كالاستقراء، و مسلك النص، والإيماء، والمناسبة من مسالك العلة، وكذلك طريق الأمر والنهى، والتعبير عن المقاصد بتعبيرات مختلفة كما سيأتي (٤).

يسأل عنها، يبحث عن النص، فإن لم يجده اجتهد فيها مستندا إلى روح التشريع ومقاصد الشريعة، وما كان يلجأ إلى هذه الصور والرسوم التي وضعها المتأخرون، بل كان يزن الشيء في غير العبادات وما شاكلها بما يترتب عليه من نفع أو ضرر، ثم يصدر حكمه تبعا لذلك. وما تقدم من تعليلاتهم شاهد على صدق ما نقول، حتى إنك لتراهم إذا ما ورد النص خاصا بظاهره عللوه بذلك، ثم عدوا حكمه إلى غير محله". انظر: تعليل الأحكام، شلبي ص٤٤١

<sup>(</sup>١) وهي لا تزال بحاجة إلى مزيد من البحث.

<sup>(</sup>٢) المستصفى، الغزالي (٢/٢٥٦)

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٢/٩٥٩/٥)

<sup>(</sup>٤) انظر: الباب الثالث في سورتي الفاتحة والبقرة ص١٢٩

وهذه الطرق التي سأتحدث عنها سأوضح معناها، وصيغها إن كان لها صيغ، وأقسامها إن وجدت، وبعض الأمثلة عليها، وأذكر في مسالك العلة علاقة ذلك بالتعرف على المقصد.

وطرق التعرف على المقاصد الشرعية هي: الاستقراء، مسالك العلة، مجرد الأمر الابتدائي التصريحي، التعبيرات التي يستفاد منها معرفة المقاصد، سكوت الشارع عن التسبب أو شرعية العمل مع قيام المعنى المقتضى له وانتفاء المانع منه.

# المبحث الأول الإستقراع

يعد الاستقراء مما اعتمد عليه كثيراً الإمام الشاطبي في استنباطه للمقاصد الشرعية وهذا مسلك ظاهر من كلامه، وهو كذلك من المسالك المهمة التي تعرف به المقاصد.

والمراد بالاستقراء: هو تتبع الجزئيات لإثبات حكم كلي (١). وهو عبارة عن أداة منهجية تستعمل لجمع وتتبع المعلومات للوصول إلى نتيجة. ويكون استقراء المقاصد الشرعية بما يلي:

أولا: استقراء نصوص القرآن الكريم إما بطريق استقراء الآيات واستخراج المقاصد منها، أو باستقراء المقصد من خلال الآيات. واستقراء المقاصد من الآيات له دلالة تعريفية كبرى بمقاصد القرآن المختلفة دون التعرض لتضافر الآيات حول هذا المقصد، أما تتبع المقصد في القرآن من خلال جمع أكبر قدر ممكن من الآيات التي توضح المقصد، وتبينه، وتحدد ملامحه، وضوابطه، وتبين تطبيقاته، فهذا له دلالة ترقى بالمقصد إلى مراتب القطع وتعين على تطبيقه في محال الاحتهاد، وهو المقصود بالاستقراء حقيقة.

ثانيا: استقراء نصوص السنة والتي تبين، وتعضد، وتفصل، مقاصد القرآن، وتستقل بمقاصد لم يرد ذكرها في القرآن.

ثالثا: استقراء علل الأحكام والتي تدل على حكمة هي المقصد الشرعي (١).

فكلما تدبر المستخرج للمقاصد الآيات والأحاديث، وتفكر في المقاصد التي تحتويها، وتأمل تطبيقات هذه المقاصد من النصوص، وصل إلى يقين من هذا المقصد، وفهمه فهماً دقيقاً، وسعى إلى تطبيقه، واستطاع أن يُخرج عليه، ويستثمره في محال الاجتهاد.

<sup>(</sup>١) الصحاح ٢٠٥/٢، المصباح المنير ٢٠٥/٢

<sup>(</sup>٢) انظر: مقاصد الشريعة الإسلامية، ابن عاشور ص٩٠٠

فاستقراء المقاصد في النصوص الشرعية؛ أن تتبع ذكرها في الآيات والأحاديث إما نصا أو معنى، فمثلا: نص الله تعالى على مقصد اليسر في قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ وقد تكرر النص عليه في أكثر من موطن، كقوله صلى الله عليه وسلم: (إن الدين يسر)(۱)، وذكر معنى اليسر في مواطن لاتحصى من نصوص الآيات والأحاديث، كما في نصوص الترخيص على فطر المريض(۱)، والجمع والقصر للمسافر(۱)، وهذه كلها تدل على معنى اليسر، وكلما استقرأنا مواطن اليسر في النصوص عرفنا المقصود منه، والتطبيقات عليه، وزاد يقيننا بأن اليسر مقصد من مقاصد الشريعة. وكذلك إذا تتبعت معنى من المعاني في الآيات والأحاديث، فوجدها تدل عليه، علمت أن هذا المعنى مقصد من مقاصد الشريعة، فمثلا: مقصد النهي عن الغرر لاتجده بنصه في الآيات والأحاديث، وإنما تجد معناه قد تكرر في أكثر من موطن كما في النهي عن بيع التمر بالرطب(۱)، والنهي عن بيع الصبرة بالمكيل(۵) وغيرها. وكذلك النهي عن أن يخطب المسلم على خطبة أخيه(۱)، أو أن يسوم على سومه(۱۷)، والنهي عن الجمع بين الأحتين(۱۸)، كلها يستخلص منها مقصدا هو دوام الأخوة ونبذ على سومه(۱۷)، والنهي عن الجمع بين الأحتين(۱۸)، كلها يستخلص منها مقصدا هو دوام الأخوة ونبذ المغضاء.

واستقراء المقاصد يكون على مرحلتين: المرحلة الأولى هي استقراء نفس المقصد. والمرحلة الثانية هي استقراء وسائل هذا المقصد. فمثلا: مقصد العدل، يستقرأ من خلال النصوص، فنجد الأمر به، والحث عليه، والنهي عن الظلم، وإذا أردنا استقراء الوسائل التي تحقق مقصد العدل فنجدها كثيرة جدا (كمشروعية القصاص<sup>(۹)</sup>، والعدل بين الزوجات والأولاد (۱۰)،.. وغيرها).

-

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٩) في كتاب الإيمان في باب الدين يسر وقول النّبي صلى الله عليه وسلم: "أحبُّ الدّين إلى الله الحنيفية السمحة".

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: { وَمَن كَانَ مَريضاً أَو عَلَى سَفَر فَعِدةٌ مِن أَيَّام أُخرَ } (البقرة: ١٨٥)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخلري(١٠٨١) في كتاب سجود القرآن: أبواب التقصير.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٥٣٩)في كتاب البيوع:باب تحريم بيع الرطب بالتمر إلا في العرايا.

<sup>(</sup>٥) نحى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع الصبرة من التمر ، لا يعلم مكيلتها بالكيل المسمى من التمر ،و أخرجه مسلم(١٥٣٠) في كتاب البيوع:باب تحريم بيع صبرة التمر المجهولة القدر بتمر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري(١٤٢)،(٥١٤٣)في كتاب النكاح: باب لا يخطب على خطبة أخيه حتى ينكح أو يدع.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الشافعي في الأم ( ١٤٣/١).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري (٥١٠٧)في كتاب النكاح:باب وأن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف.

<sup>(</sup>٩)قال تعالى: {يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِصَاصُ فِي القَتْلَى} (البقرة:١٧٨)

<sup>(</sup>١٠) قال تعالى: {وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَينَ النِّسَاءِ وَلَو حَرَصْتُم} (النساء: ٢٩)

ولقد كان منهج الشاطبي (1) استقراء النصوص لاستخراج المقاصد. قال الشاطبي في إثبات (الضروريات والحاجيات والتحسينيات): "إن هذه القواعد الثلاث لا يرتاب في ثبوها شرعا أحد ممن ينتمي إلى الاجتهاد من أهل الشرع وأن اعتبارها مقصود شرعا. ودليل ذلك: استقراء الشريعة، والنظر في أدلتها الكلية والجزئية، وما انطوت عليه من هذه الأمور العامة، على حد الاستقراء المعنوي الذي لا يثبت بدليل حاص، بل بأدلة منضاف بعضها إلى بعض، مختلفة الأغراض، بحيث ينتظم من محموعها أمر واحد تجتمع عليه تلك الأدلة "(1).

وقد قسم العلماء الاستقراء إلى تام قطعي، وناقص ظني، واعتبروا كلا النوعين حجة (٢٠)؛ لكن الاستقراء التام ممايندر وجوده بعكس الاستقراء الناقص وهو المتبادر عند حديث الأصوليين عن الاستقراء. والاستقراء المطلوب الوصول إلى قطعيته أو إلى العمل به هو ليس الاستقراء التام عند المناطقة وإنما هو استقراء يرقى عن مرتبة الظن المعتبر في الأحكام والذي يصل إلى مرتبة المتواتر (١٠).

ختاما: إن المراد بالاستقراء هو الكشف عن المقاصد وليس تطبيقها في النوازل، والتأكد من صحة المقصد ومدى مراعاة الشرع له في الأحكام المختلفة (٥٠).

# المبحث الثاني مسالك العلة

إن مسالك العلة تعد من الطرق التي تكلم فيها الأصوليون لحاجتهم للقياس، وتفصيلهم للطرق والمسالك التي تعرف بها العلة كان لضبط مسالك العلماء في استنباطها وبالتالي القياس عليها، وحديثهم عن العلة ارتبط بالحديث عن الحكمة ومقصود الشارع، فالمقاصد الشرعية تندرج تحتها العلل والحكم، ومعرفة العلل يؤدي إلى معرفة المقاصد إما بأن تكون العلة هي ذات المقصد، أو تكون العلة دالة على المقصد.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطي ، أصولي حافظ ، من أثمة المالكية ، من كتبه: الموافقات، والاعتصام والاعتصام في أصول الفقه ، المقاصد الشافية في شرح خلاصة الكافية .انظر: نيل الابتهاج على هامش الديباج ص ٤٦-٥٠ الإعلام للزركلي (٥/١).

<sup>(</sup>٢) المو افقات، الشاطبي (٢/ ٨١)

<sup>(</sup>٣)والاستقراء التام عند المناطقة: هو إثبات حكم في جزئس لثبوته في كلي، أما الاستقراء الناقص: فهو الاستقراء بأكثر الجزئيات لإثبات الحكم للكلي. انظر: شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٤١٨/٤-٤٠)

<sup>(</sup>٤) وعلى كل فإن المراد من الوصول إلى قطعية المقصد بالاستقراء يحتاج إلى مزيد من البحث. وذلك لما يترتب على ذلك من أحكام

<sup>(</sup>٥) انظر: طرق الكشف، نعمان جغيم ص٦٦ ٣١٩ -٣٢٩.

ومسالك العلة تعرّف بالعلة سواء كانت هذه العلة منصوصة أو مستنبطة، وهذه المسالك هي: الإجماع، النص، الإيماء، المناسبة، الشبه، السبر والتقسيم، الدوران، الطرد، تنقيح المناط.

وهذه المسالك حرص العلماء على الدقة في الحديث عنها ليميزوا بين ماهو منصوص وبين ماهو مفهوم، وبين ما شهد له الشرع بنصه، أو ماشهد بمعناه، وبين ما شهد الشرع بعدم اعتباره، فحديثهم عن النص والإيماء هو حديث عن العلل التي دلت عليها النصوص دلالة قريبة جداً، وتبعد الدلالة النصية قليلاً قليلاً ليرتقى لمسلك المناسبة ويطول نفس العلماء في تقسيمها وبيان مراتبها ومدى شهادة الشرع لها حرصاً منهم على أن لا يقع الخطأ، ثم يأتي بعد ذلك مسلك السبر والتقسيم والذي يحرص العلماء فيه على بيان ما هوصالح للعلية من عدمه، وإذا وجد الحكم يدور مع وصف كان قرينة على عليته وهو مسلك الدوران، وأخيراً إذا لم تكن العلة مناسبة أو مؤثرة فهو الطرد، أما تنقيح المناط فهو أن يبقي من الأوصاف المستنبطة ما يصلح، ويلغي بالدليل ما لا يصلح.

وتفصيل هذه المسالك كما يلي:

### المطلب الأول: الإجماع()

"والمراد بثبوت العلة بالإجماع أن تجمع الأمة على أن هذا الحكم علته كذا"(٢) ؛ فإن الأمة إذا أجمعت على كون الوصف المعين علة للحكم سواء كان الإجماع قطعيا أو ظنيا، تثبت علية الوصف(٣). وهو نوعان:

### ١/ إجماع على علة معينة.

مثاله: قوله صلى الله عليه وسلم: (لا يقضيَن حَكَمٌ بين اثنين وهو غضبان) (٤). أجمعوا على أن علة ذلك: اشتغال قلبه عن النظر والتفكير في الدليل والحكم، وتغيّر طبعه عن السكون والتثبت للاجتهاد. (٥) وأن هذا مفض إلى الإخلال بالعدل في الحكم.

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٢١٦/٤)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٨٨/٣)؛ البحر المحيط، الزركشي (٢٣٥/٧)؛ التمهيد في أصول الفقه، الكلوذاني (٢١٠٤)؛ المستصفى، الغزالي (٣٨٠/٢).

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٦/٤).

 $<sup>(\</sup>pi)$  بيان المختصر، الأصفهاني  $(\pi)$ 

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧١٥٨) في كتاب الأحكام: باب هل يقضي القاضي أو يُفتيّ وهو غضبان؟ ومسلم (٧١٥٨) في كتاب الأقضية: باب كراهة قضاء القاضي وهو غضبان.

<sup>(</sup>٥) التمهيد في أصول الفقه، الكلوذاني (٢١/٤).

و مثال آخر: إذا قدم الأخ من الأب والأم على الأخ للأب في الميراث، فينبغي أن يقدم في ولاية النكاح فإن العلة في الميراث التقديم بسبب امتزاج الأخوة وهو المؤثر بالاتفاق(١).

### ٢/ إجماع على أصل التعليل وإن اختلفوا في تحديد العلة.

كإجماع السلف على أن الربا في الأوصاف الأربعة معلل، واختلفوا في تحديد العلة.

### علاقة مسلك الإجماع بالمقاصد

المقاصد الشرعية منها ما هو مجمع عليها كمقصد التيسير، ورفع الحرج، ومنها ما هو مختلف فيها كمقصد سد ذريعة إفساد العقل من تحريم قليل المسكر، ومثال المقاصد المجمع عليها: إجماعهم على جواز القصر للمسافر رفعا للحرج عنه، وإجماعهم على جمع المصحف حفظا للدين، و أن القصاص حياة للنفوس، وحرمة الخمر حفظا للعقول، و حرمة السرقة حفظا للأموال، وحرمة الزنا حفظا للأعراض.فالإجماع يرقى بالمقصد إلى القطعية، لكنه بالرغم من أن من أهداف الشاطبي وابن عاشور في علم المقاصد الوصول إلى قطعيات يرجع إليها عند الاختلاف، وهو أمر ممكن في المقاصد، إلا أن الاتفاق والاختلاف أمر وارد في المقاصد لأنها مما يفهم نصا أو معنى من النصوص وهذا أمر تختلف فيه الأفهام كما هو مبسوط في علم أصول الفقه.

أما كون الإجماع مسلكا؛ فإنه يستفاد منه في معرفة المقاصد لكنه لا يستقل بنفسه كطريق لمعرفتها؛ لأنه لابد له من دليل يرجع إليه، فيعتبر مؤكدا لمقصدية الحكم لا مستقلا بالكشف عنه (٢).

### المطلب الثاني: النصص

وهو أن يذكر دليل من الكتاب أو السنة على كون الوصف علة موضوع له في اللغة، من غير احتياج فيه إلى نظر واستدلال (٤٠). ويطلق النص في عرف الأصوليين إطلاقات عدة:

١/ مادل على معناه دلالة قطعية، وهو بهذا المعني قسيم للظاهر، لأنه قسم من أقسام اللفظ.

<sup>(</sup>١) المستصفى، الغزالي (٢/٣٨٠–٣٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: طرق الكشف، نعمان جغيم ص١٧٢-١٧٣.

<sup>(</sup>٣) التمهيد، الكلوذاني (١٠/٤)؛ المستصفى، الغزالي (٢٧٣/٢)؛ البحرالمحيط، الزركشي (٢٣٩/٧)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١١٧/٤)؛ الإحكام، الآمدي(٢٢٢/٣)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٨٨/٣)؛ شرح مختصر الروضة، الطوفي (٣٥٨/٣)

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي (777)

- ٢/ ويطلق على ما دل على العلة من كتاب أو سنة وهذا الإطلاق هو المراد في مباحث مسالك العلة (١٠).
   (صيغه): النص على العلة يعرف بألفاظ كثيرة منها مايلي:
- ١/ التصريح بلفظ (الحكمة) (٢). كقوله تعالى: ﴿حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ ﴾ [القمر:٥] وصف القرآن بأنه حكمة بالغة وهذا يدل على اشتماله على الحكمة، وأن ما يدعو إليه حكمة.
- ٢/ (من أجل)، أو (لأجل) (٣). كقوله تعالى ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [المائدة/٣٦].
   كتب القصاص على بني إسرائيل من أجل جناية القتل حفظا لنفوس الناس جميعا.
- ٣/ (كي) (٤) و(لكيلا) (٥). (كي) يكون كذا، سواء كانت مجردة من لا كقوله تعالى: ﴿كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ﴾ [طه/٤] أرجع الله تعالى موسى عليه السلام إلى أمه لتقر عينها ولا تحزن. أو مقرونة ها (٢) كقوله تعالى: ﴿كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾ [الحشر/٧] قسم الله الفيء بين الأغنياء دون الفقراء.
- ٤/ ذكر المفعول له فإنه علة للفعل المعلل(٧). كقوله تعالى: ﴿فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا (٥) عُذْرًا أَوْ نُذْرًا ﴾
   [المرسلات/٥، ٦] بين تعالى أن إلقاء الذكر للإعذار والإنذار.
- ٥/ (إذاً) (^^). كقوله صلى الله عليه وسلم لأبي بن كعب وقد قال له: (أجعل لك صلاتي كلها؟ قال: إذا يغفر الله لك ذنبك كله"، وفي رواية: (إذا يكفيك الله هم الدنيا والآخرة) (٩). رتب مغفرة الذنوب على جعله الصلاة كلها له بقوله: (إذاً).
- 7/ (إن) المكسورة الهمزة، المشددة النون (١٠٠). كقوله صلى الله عليه وسلم لما سئل عن الهرة: (ليست بنجس، إنها من الطوافين عليكم والطوافات) (١) علل عدم نحاستها بكثرة تطوافها على الناس.

<sup>(</sup>١) التعليل بالشبه، مياده حسن ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) البحرالحيط، الزركشي (٢٣/٧).

<sup>(</sup>٣) التمهيد، الكلوذاني (٤/٠١)؛ المستصفى، الغزالي (٣٧٤/٢)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٨٨/٣)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١١٧/٤).

<sup>(</sup>٤) بيان المختصر، الأصفهاني (٨٩/٣).

<sup>(</sup>٥) المستصفى، الغزالي (٣٧٤/٣).

<sup>(</sup>٦) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١١٨/٤).

<sup>(</sup>٧) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٢١/٤)؛ البحر المحيط، الزركشي (٢٤١/٧)

<sup>(</sup>٨) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١١٨/٤)، ١١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٤٥٧) في أبواب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: باب في الترغيب في ذكر الله وذكر الموت آخر الليل وفضل إكثار الصلاة على النّبي صلى الله عليه وسلم، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۱۰) شرح الكوكب المنير (۱۹/٤).

- ٧/ (بأنه كذا) (٢). كقوله عز وجلَّ: ﴿وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ (٣) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [الحشر٣-٤] أي: ترتيب العذاب في الآخرة على شقاقهم لله ورسوله بقوله: "بألهم" يدل على أن مشاقة الله ورسوله مقصود عدم وقوعها.
  - ٨/ (اللام)<sup>(٣)</sup> وهي إما مقدرة أو ظاهرة. كقوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾
     [الذاريات/٥٦] حصر سبب خلق الجن والإنس في عبادة الله وحده (٤).
- ٩/ (أن) المفتوحة المخففة (٥). كقوله تعالى: ﴿ أَنْ تَضِلَ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا ﴾ [البقرة/٢٨٢] علل إشهاد المرأتين بخوف ضلال إحداهما فتذكرها الأخرى.
- ١٠/ (لعل)<sup>(٢)</sup>. كقوله تعالى: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة/٢] جعل المقصد من الأمر بعبادته التقوى.
- 11/ (إذ) (٧). كقوله تعالى: ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الزخرف ٣٩] ولن ينفعكم أيها المعرضون عن ذكر الله إذ ظلمتم في الدنيا أنكم في العذاب مشتركون أنتم وقرناؤكم يوم القيامة.
- ۱۲ (حتى) (٨). كقوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُم ﴾ [محمد/٣١] علل الابتلاء بأنه ليعلم المجاهد من غيره.

### علاقة مسلك النص بالمقاصد:

فالشرع إذا صرح بصيغة من الصيغ الموضوعة للتعليل، بأن أمراً ما يُعَدُّ علة تشريع حُكْم من الأحكام، كان دليلاً على أن هذه العلة مقصد من مقاصد الشريعة، إذ-قد- تكون العلة في نصوص الشرع هي المقصد والحكمة، وإن لم تكن هي نفسها كذلك فهي مشتملة على المقصد والحكمة (٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٧٥) في كتاب الطهارة: باب سؤر الهرة، والترمذي (٩٢) في كتاب الطهارة: باب ما جاء في سؤر الهرة، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، والنسائي (٣٤١) في كتاب المياه: باب سؤر الهرة، وابن ماجه (٣٦٧) في كتاب الطهارة: باب الوضوء بسؤر الهرة والرخصة في ذلك.

<sup>(</sup>٢) التمهيد، الكلوذاني (٤/١)

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٢/٢٤)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٨٩/٣).

<sup>(</sup>٤) شرح مختصر الروضة، الطوفي (٣٥٨/٣)

<sup>(</sup>٥) بيان المختصر، الأصفهاني (٨٩/٣)

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط، الزركشي (٧/٥٠٠).

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق (٧/٢٥٠).

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق (٧/٢٥٠).

<sup>(</sup>٩) طرق الكشف، نعمان جغيم ص١٦٧ -١٦٩.

#### المطلب الثالث: الإيماء()

هو اقتران وصف بحكم لولم يكن ذلك الوصف أو نظيره علة للحكم كان ذلك الاقتران بعيداً من الشارع(٢). وهو أنواع:

#### النوع الأول:

ترتيب الحكم على الوصف بفاء التعقيب والتسبيب في كلام الله أو رسوله صلى الله عليه وسلم أو الراوي عن الرسول صلى الله عليه وسلم (٣). كقوله تعالى: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ الله الراوي عن الرسول صلى الله عليه وسلم الصلاة فدل ذلك على أن الوضوء شرط لصحة الصلاة. وقوله صلى الله عليه وسلم: (من أعمر أرضا ليست لأحد فهو أحق) (١) رتب على الإحياء التملك. وقول الرواي: (أنّ البّي صلى الله عليه وسلم صلّى بهم فسها فسجد) (٥) رتب السجود على السهو بالفاء فدل على أن السهو يجبر بالسجود.

## النوع الثاني:

أن يذكر الشارع مع الحكم وصفا لو لم يكن علة لعري عن الفائدة (١٦). وله حالات:

الحالة الأولى: أن يرفع إلى الرسول صلى الله عليه وسلم واقعة مشتملة على وصف ليبين حكمها فيذكر الرسول صلى الله عليه وسلم حكم تلك الواقعة عقيب الرفع (٢٠). مثاله: جاء رجل إلى النّبي صلى الله عليه وسلم فقال: إنّ الأُخِرَ وقع على امرأته في رمضان، فقال: (أتجد ما تحرر رقبة؟) (٨) فإنه يدل على أن الوقاع علة للإعتاق.

(7) الإحكام في أصول الأحكام، الآمدي (77)

 <sup>(</sup>١) انظر: الإحكام في أصول الأحكام، الآمدي (٢٢٤/٣)؛ البحر المحيط، الزركشي (٢٥٤/٧)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٩٢/٣-٩٠) انظر: الإحكام في أصول الرازي (١٤/٥-١٥٥)؛ التمهيد، الكلوذاني (١٣/٤-١٥٤)

<sup>(</sup>٢) بيان المختصر، الأصفهاني (٣/٣)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٣٣٥) في كتاب المزارعة: باب من أحيا أرضا مواتا...، وأبو داود (٣٠٧٣) في كتاب الخراج: باب إحياء الموات، والترمذي (١٣٧٩) في كتاب الأحكام: باب ما ذكر في إحياء أرض الموات، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٢٢٦) في كتاب السهو: باب إذا صلى خمسا، ومسلم (١٢٨١) في كتاب الصلاة: باب السهو في الصلاة والسجود له، وأبو داود (١٠٣٩) في كتاب الصلاة: باب سجدتي السهو فيهما تشهد وتسليم.

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط، الزركشي (٧/٥٤)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (٩٢/٣ -٩٩).

<sup>(</sup>٧) بيان المختصر، الأصفهاني (٣/ ٩ -٩٣)

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري (١٩٣٧) في كتاب الصوم: باب المجامع في رمضان، هل يُطعم أهله من الكفّارة إذا كانوا محاويج؟، ومسلم(١١١) في كتاب الصيام: باب تغليظ تحريم الجماع في نمار رمضان على الصائم، ووجوب الكفّارة الكبرى فيه وبيانها.

الحالة الثانية: أن يسأل عن حكم فيتعرض لنظيره، مثاله: عن ابن عباس: (أنّ امرأة جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: إن أمي نذرت أن تحج فماتت قبل أن تحج، أفأحج عنها؟ قال: نعم، حجي عنها أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ قالت: نعم، قال: فاقضوا الله الذي له فإن الله أحق بالوفاء)(۱)، فذكر نظيره وهو دين الآدمي، فنبه على كونه علة في النفع وإلا لزم العبث(۱).

الحالة الثالثة: التقرير على وصف الشيء المسؤول عنه.

الحالة الرابعة: إجابة الرسول صلى الله عليه وسلم على سؤال الصحابة بذكر الوصف (٣). مثاله: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على قوم فقيل له لم امتنعت من آل فلان؟ قال: لأن عندهم كلباً قيل له: فعند آل فلان هر. فقال: (ليست بنجس، إنما من الطوافين عليكم والطوافات) (٤) فلو لم يكن لطوافها تأثير لم يكن لذكره عقيب حكمه فائدة (٥).

الحالة الخامسة: أن يذكر وصفاً في محل الحكم لا حاجة لذكره ابتداء، فيعلم أنه إنما ذكره لكونه مؤثراً في الحكم (٢) كقوله صلى الله عليه وسلم: (تمرة طيبة وماء طهور) (٧).

الحالة السابعة: ذِكْرُ الشارع الوصف صريحاً مع عدم ذكر الحكم بل كان مستنبطاً مثل قوله تعالى: ﴿وَأَحَلّ الله البَيْعَ﴾ [البقرة: ٢٧٥] فإن الوصف الذي هو حل البيع مذكور صريحا والحكم وهو صحة البيع مستنبط من الحل<sup>(٨)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٣١٤) في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة: باب من شبّه أصلا معلوما بأصل مُبيَّن، وقد بيَّن النبي صلى الله عليه وسلم حكمهما ليُفهم السائل.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢٥٣/٧).

<sup>(</sup>٣) المحصول، الرازي (٥/١٤٣).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه ص٣٤

<sup>(</sup>٦) التمهيد، الكلوذاني (١٣/٤ - ١٤).

<sup>(</sup>٦) المحصول، الرازي (٥/١٤٣).

<sup>(</sup>٨) أخرجه أبو داود (٨٤) في كتاب الطهارة: باب الوضوء بالنبيذ، والترمذي (٨٨) في كتاب الطهارة: باب ما جاء في الوضوء بالنبيذ، قال أبو عيسى: و إنّما رُوِيَ هذا الحديث عن أبي زيد، عن عبد الله عن النّبي صلى الله عليه وسلم. و أبو زيد رجل مجهول عند أهل الحديث لا نعرف له رواية غير هذا الحديث، وابن ماجه (٣٨٥) في كتاب الطهارة: باب الوضوء بالنبيذ.

<sup>(</sup>٨) بيان المختصر، الأصفهاني (٣٣/١٠٠-١٠١).

## النوع الثالث:

أن يفرق الشرع بين شيئين في الحكم بذكر صفة؛ فيعلم أنه لو لم تكن تلك الصفة علة لم يكن لذكرها فائدة. وهو على أوجه:

- أحدها: أن تقع التفرقة بلفظ يجري مجرى الشرط. كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا أُمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجّ الْحَجّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ ﴿ [البقرة/١٩٦]. ذبح الهدي حال الأمن والتمتع بالعمرة إلى الحج يدل على أن الشكر بالذبح مقصود شرعا.
- ثانيها: أن تقع التفرقة بالغاية. كقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرُبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة/٢٢]النهي عن قربان النساء حتى يطهرن من الأذى يدل على أن عدم إتيان الأذى مقصد شرعي.
- ثالثها: أن تقع بالاستثناء. كقوله تعالى: ﴿فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ﴾ [البقرة/٢٣٧]استثناء إعطاء النصف للمطلقة قبل المسيس حال عفو الزوجة أو الزوج عن كامل نصيبهما، يدل على أن العفو مقصود.
- رابعها: أن تقع بلفظ يجري مجرى الاستدراك. كقوله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُةً يَعَا عَقَد مِن اليمين فِي قلبه وعدم المؤاخذة بنا عقد من اليمين في قلبه وعدم المؤاخذة بلغو اليمين يدل على أن كسب القلب مؤثر في المؤاخذة.
- **خامسها**: أن يستأنف أحد الشيئين بذكر صفة من صفاته بعد ذكر الأخرى وتكون الصفة تلك مما يجوز أن يؤثر. كقوله صلى الله عليه وسلم: (للفرس سهمين و للرَّحل سهما)<sup>(۱)</sup>، وهذا يدل على أن الركوب على الفرس سبب لزيادة نصيب المقاتل من الغنيمة.
- سادسها: تفريق النبي صلى الله عليه وسلم بين شيئين لوصف فيعلم أنه لو لم يكن لذكره في الفرق فائدة لما ذكر، نحو قوله عليه الصلاة والسلام: (لا يقضي القاضي وهو غضبان)(٢) نهاه لأجل الغضب، فيكون الغضب علة لا سيما وللغضب تأثير، لأنه يمنع من الوقوف على الحجة ويشغل الأذهان(٣). وهذا يدل على أن صفاء الذهن حال الحكم مقصد شرعي.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٥٨٦) في كتاب الجهاد: باب كيفية قسمة الغنيمة بين الحاضرين

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص۳۱

<sup>(</sup>٣) التمهيد، الكلوذاني (٤/٣/٤ - ١٤).

### النوع الرابع:

تعليل الحكم بوجود المانع منه.

كقوله تعالى: ﴿ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ [الجمعة/٩] فإنه لما أو حب علينا السعي و لهانا عن البيع مع علمنا بأنه لو لم يكن النهي عن البيع لكونه مانعا من السعي لكان ذكره في هذا الموضع غير حائز، وذلك يدل على أنه إنما لهانا عنه لأنه يمنع من الواحب (١). فدل ذلك على أن ترك الاشتغال بغير الصلاة مقصد شرعي.

وكقوله تعالى: ﴿ لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الْأَمْرُ ﴾ [الأنعام/٨]فأخبر سبحانه عن المانع الذي منع من إنزال الملك عيانا بحيث يشاهدونه، وأن لطفه بخلقه منعه فإنه لو أنزل عليه ملكا وعاينوه و لم يؤمنوا لعجلوا بالعقوبة، وجعل الرسول بشرا ليمكنهم التلقي عنه والرجوع إليه (٢). فدل ذلك على أن البشرية في الرسل مقصد شرعي.

وأنواع الإيماء كثيرة ومتشعبة يكفينا في هذا البحث هذه الأنواع، لكون آحاد الصور لا مطمع في حصرها كما قال الغزالي<sup>(٦)</sup>: "هذا تمام القول في طرق التنبيهات ولا مطمع في حصر الآحاد فإلها كثيرة، وقل ما يخلو كلام الشارع عن تنبيهات يفطن لها ذوو البصائر، وتكل عن فهمها أفهام معظم المتوسمين بالعلم وما ذكرناه كاف لتنبيه الفطن على أجناس هذه المدارك والبليد لا يغنيه مزيد الاستقصاء ولو استوعبت له آحاد الصور "(٤).

#### علاقة مسلك الإيماء بالمقاصد:

"الإيماء نوع من التنبيه والإشارة إلى كون معنى من المعاني أو حكمة من الحكم هي مقصود الشارع من خطابه أو من تشريع حكم من الأحكام، وأداة التنبيه في ذلك هي قرينة من القرائن، سواء كان ذلك حرف الفاء أو غيره". (°)

<sup>(</sup>١) المحصول، الرازي (٥/١٤٣).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي (٧/٧٥ - ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالي الطوسي الشافعي ، أبو حامد ، الملقب بحجة الإسلام ، توفي ابوه وهو طفل صغير ، قرأ في صباه طرفاً من الفقه على أحمد بن محمد الرازكاني ، ودرس على إمام الحرمين الجويني في نيسابور وفيها ابتدأ حياة التأليف والكتابة ، واشتهرت مؤلفاته شهرة كبيرة منها " المستصفى " في علم الأصول ، و " المنخول " كذلك ، و " الوسيط " و " الوجيز " و " الخلاصة " في الفقه و" إحياء علوم الدين " و " تحافت الفلاسفة " وغيرها ، توفي سنة ٥٠٥هـ . ( انظر ترجمته في طبقات الشافعية للسبكي ١٩١/٦ ومابعدها ، وفيات الأعيان ١٥٥٣ ، شذرات الذهب ١٠/٤ ).

<sup>(</sup>٤) شفاء الغليل ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) طرق الكشف، نعمان جغيم ص١٧١.

#### المطلب الرابع: المناسبة

عبارة عن تعيين العلة في الأصل بمجرد إبداء المناسبة من ذات الوصف، لا تعيين العلة بنص وغيره كإجماع. والمناسب: وصف ظاهر منضبط يحصل عقلاً من ترتيب الحكم عليه ما يصلح أن يكون مقصوداً من حصول مصلحة، أو دفع مفسدة (١).

قال الغزالي: "المراد بالمناسب ما هو على منهاج المصالح، بحيث إذا أضيف الحكم إليه انتظم.

مثاله: قولنا: حرمت الخمر لأنها تزيل العقل الذي هو مناط التكليف، وهو مناسب، لا كقولنا: حرمت لأنها تقذف بالزبد، أو لأنها تحفظ في الدن، فإن ذلك لا يناسب"<sup>(٢)</sup>. فإزالة العقل وصف مناسب لتحريم الخمر لما يترتب على ذلك من مفاسد إزالة العقل، ومصالح في حفظ العقل، وهذا يدلنا على المقاصد الشرعية.

ويعبر عنها بـ "الإحالة"، وب "المصلحة"، وب "الاستدلال"، وب "رعاية المقاصد". (٣)

**أقسام المناسب:** ينقسم المناسب إلى أقسام كثيرة باعتبارات مختلفة: التقسيم الأول: (من حيث حصول المقصود منه (٤)). وينقسم إلى أربعة أقسام:

1/ أن يحصل المقصود من شرع الحكم يقيناً؛ إن البيع يَثْبُتُ به المُلْك، والمُلْك يُثْبِتُ صحة التصرف الذي هو مقصود الشرع<sup>(٥)</sup>.

٢/ أن يحصل المقصود من شرع الحكم ظناً؛ كشرع القصاص المرتب على القتل العمد العدوان صيانة للنفس المعصومة عن الفوات؛ فإنه مظنون الحصول راجح الوقوع، إذ الغالب من حال العاقل أنه لا

<sup>(</sup>١) بيان المختصر، الأصفهاني (١١٣/٧)

<sup>(</sup>٢) المستصفى، الغزالي (٣٨٦/٢).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط، الزركشي (٢٦٢/٧ -٢٦٤)

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٤/٥٦-١٥٧)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (١١٣/٣)؛ الإحكام، الآمدي (٢٣٨/٣)؛ البحرالمحيط، الزركشي (٢٦٥/٧)

<sup>(</sup>٥) الإحكام، الآمدي (٢٣٨/٣)بتصرف.

يقدم على القتل إذا علم أنه إذا قَتَلَ قُتِلَ، فتبقى نفس المجني عليه، إلى نظائره من الزواجر، وليس ذلك مقطوعاً به لتحقق الإقدام على القتل، مع شرع القصاص كثيراً (١).

٣/ ما يكون حصول المقصود وعدم حصوله متساويين (١) . كثبوت العدة في حق امرأة المفقود.

٤/ أن يكون عدم حصول المقصود راجحا على حصوله، كنكاح الآيسة لتحصيل التناسل. (٣)

## التقسيم الثاني: (من حيث الحقيقة والإقناع)(نا

الحقيقي: وينقسم إلى ماهو واقع في: محل الضرورة، ومحل الحاجة، ومحل التحسين (٥٠).

الإقناعي: هو الذي يظهر منه في باديء الأمر أنه مناسب، لكن إذا بُحث عنه حق البحث ظهر بخلافه. كقولهم في منع بيع الكلب قياساً على الخمر والميتة: إن كون الشيء نجساً يناسب إذلاله. ومقابلته بالمال إعزاز له، والجمع بينهما تناقض، فإذا كان هذا الوصف يناسب عدم حواز البيع لأن المناسبة مع الاقتران دليل العلية فهذا وإن كان مخيلاً فهو عند النظر غير مناسب، إذ لامعنى لكون الشيء نجساً إلا عدم حواز الصلاة معه، ولامناسبة بينه وبين عدم حواز البيع. (1)

## التقسيم الثالث: من حيث الاعتبار الشرعي وعدمه $^{(\vee)}$ . ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أولها: ماعلم اعتبار الشرع له. وله أربعة أحوال:

1/ أن يعتبر نوع الوصف في نوع الحكم: كقياس القتل بالمثقل على القتل بالجارح في وجوب القصاص، بجامع كونه قتلاً عمداً عدواناً، فإنه قد عرف تأثير خصوص كونه قتلاً عمداً عدواناً في خصوص الحكم، وهو وجوب القصاص في النفس بالمحدد.

Y/ أن يعتبر نوع الوصف في جنس الحكم: كتقديم الأخ للأبوين في ولاية النكاح قياساً على تقديمه في الإرث، فالوصف الذي هو الأخوة في الأصل والفرع متحد بالنوع، والحكم الذي هو الولاية والإرث متحدان بالجنس لا بالنوع فهذا وصف أثر عينه في جنس الحكم، وهو جنس التقديم، فعين الأخوة أثرت في جنس التقديم.

(٢) البحرالمحيط، الزركشي (٢٦٥/٧)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٣/٣٩).

<sup>(</sup>٣) البحرالمحيط، الزركشي (٢٦٥/٧)

<sup>(</sup>٦) انظر: البحر المحيط، الزركشي (٢٦٥/٧-٢٧٢)؛ المحصول، الرازي (٩/٥ ١٦٣-١)، شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٧١/٤)

<sup>(</sup>٧) وسيأتي تفصيله في أقسام المقاصد ص .

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط، الزركشي (٢١٥/٧-٢٧٢).

<sup>(</sup>٧) انظر: المحصول (١٦٣/٥-١٦٦)؛ شرح مختصر الروضة، الطوفي (٢٩١/٣-٢٩٢)؛ البحر المحيط، الزركشي (٢٧٣/٧-٢٧٤).

- ٣/ أن يعتبر جنس الوصف في نوع الحكم: وقد نمثل له بسقوط الصلاة عن الحائض لأحل المشقة قياساً على المسافر على فرض أنه لا يوجد نص بذلك –، فقد أثر جنس المشقة في عين السقوط، إذ مشقة تكرار الصلاة في حق الحائض مخالفة لمشقة إتمامها في حق المسافر، إن لم يكن بالحقيقة والماهية فبالكمية والكيفية، أما ماهية السقوط في حقهما فواحدة (١).
- **٤/ أن يعتبر جنس الوصف في جنس الحكم**: وهو كتعليل كون حد الشرب ثمانين، فإنه مظنة القذف ضرورة أنه مظنة الافتراء، فوجب أن يقام مقامه، قياساً على الخلوة، فإنما لما كانت مظنة الوطء أقيمت مقامه في الحرمة (٢).

#### ثانيها: ما علم إلغاء الشرع له:

ذكر الزركشي (٣) مثاله: إيجاب الصوم ابتداءاً في كفارة مَلِكِ واقع في رمضان؛ لأن القصد منها الانزجار، الانزجار، وهو لا ينزجر بالعتق، فهذا وإن كان قياساً لكن الشرع ألغاه، حيث أوجب الكفارة مرتبة من غير فصل بين المكلفين، والقول به مخالف للنص فيكون باطلا (٤). والصحيح أن القول بإيجاب الصوم الصوم كفارة على المواقع في نهار رمضان ليس قياسا وإنما هو اجتهاد في محل النص، واحتيار أحد الكفاراتدون ترتيب لا يسمى قياسا بل هو اجتهاد مخالف للنص من حيث أنه خالف الترتيب المنصوص عليه، و لم يخالف النص مطلقا.

#### ثالثها: ألا يعلم اعتباره و لا إلغاؤه

وهو الذي لا يشهد له أصل معين من أصول الشريعة بالاعتبار، وهو المسمى بـــ"المصالح المرسلة"(٥)

<sup>(</sup>١) شرح مختصر الروضة، الطوفي (٢٩٣/٣).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي (٢٧٣/٧ -٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٧/٤/٧).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق (٢٧٤/٧).

# التقسيم الرابع: تقسيم المناسبة من حيث التأثير والملاءمة(١)

المؤثر: وهو أن يدل النص أو الإجماع على كونه علة بشرط دلالتها على تأثير الوصف في عين
 الحكم، أو نوعه في نوعه، بنص أو إجماع.

فالنص كمس المتوضىء ذكره، فإنه اعتبر عين مس المتوضىء ذكره في عين الحدث بنصه عليه. والإجماع كالصغر فإنه اعتبر عينه في عين الحكم وهو الولاية في المال بالإجماع (٢). وسمي هذا القسم مؤثراً لحصول التأثير فيه عيناً وجنساً فظهر تأثيره في الحكم (٣).

الملائم: وهو أن يعتبر الشارع عينه في عين الحكم بترتب الحكم على وفق النص، لا بنص ولا إجماع<sup>(3)</sup>. وسمي ملائماً لكونه موافقاً لما اعتبره الشارع<sup>(6)</sup>. ويمثل لهذا النوع بمسائل سد الذرائع. وهناك ذرائع كثيرة لم يرد في عينها نص ولا إجماع، ولكنها عند النظر فيها يتبين ما يؤدي إليه من فساد راجح على ما يرجى منها من مصالح فيفتى بسدها وإن لم يرد في عينها نص ولا إجماع، ويكون مستند ذلك ملاءمة ذلك المنع لما عهد من الشارع من منع في جنس الذرائع المقطوع أو الغالب على الظن ألها تؤدي إلى حرام أو ينتج عنها مفسدة أعظم مما يتذرع به من مصلحة (1)

٣/ الغريب: وهو أن يعتبر عينه في عين الحكم، فترتب الحكم وفق الوصف فقط، ولا يعتبر عين الوصف في حنس الحكم، ولا عينه ولا حنسه في حنسه بنص أو إجماع. ومنه: توريث المبتوتة في مرض الموت، إلحاقاً بالقاتل الممنوع من الميراث، تعليلاً بالمعارضة بنقيض القصد فإن المناسبة ظاهرة لكن هذا النوع من المصلحة لم يعهد اعتباره في غير هذا الخاص، فكان غريباً لذلك (١٠). وسمي غريباً فريباً لأنه لم يشهد له غير أصله بالاعتبار (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط، الزركشي (٢٧٥-٧/٢٧٧)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (١٢٥/٣)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٧٣/٤)

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي (٢٧٥-٧/٢٧).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٧٤/٤).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط، الزركشي (٢٧٥/٧ -٢٧٧).

<sup>(</sup>٥) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٧٤/٤).

<sup>(</sup>٦) طرق الكشف، نعمان جغيم ص١٧٨ -١٧٩.

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط، الزركشي (٢٧٥/٧-٢٧٧).

<sup>(</sup>٨) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٧٧/٤).

#### المطلب الخامس: الشبك()

قبل الحديث عن مسلك الشبه يجب التمييز بين مصطلحات ثلاث:

الأول: الشبه، ويراد به مسلك العلة المثبت للوصف الشبهي.

الثانى: الشبهي ويراد به الوصف الجامع بين الأصل والفرع غير المناسب بذاته لكن يوهم المناسبة.

الثالث: قياس الشبه، والمراد به إلحاق الفرع بالأصل بجامع وصف شبهي (٢).

فيعرف الشبهي بأنه: الوصف المقارن للحكم غير المناسب له بذاته ولكن يغلب على الظن اشتماله على مناسب الحكم لالتفات الشارع إليه في بعض الأحكام (٣).

والشبه يتميز عن الطرد بأن الطرد لا مناسبة له، وعن المناسب بأن له مناسبة من ذاته، أما الشبه فله نوع مناسبة ولكنها ليست من ذاته بل بدليل منفصل من اعتباره في بعض الصور (٤). فالوصف الشبهي دون المناسب وفوق الطردي.

#### علاقة مسلك الشبه بالمقاصد:

إذا كان الشبه يدل على علية الوصف باعتباره في بعض الأحكام، فقد يعرف المقصد من اقتران الحكم بالوصف الشبهي.

<sup>(</sup>١) المحصول، الرازي (٢٠٢/٥)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (١٣٣،١٣٤/٣)؛ البحر المحيط، الزركشي (٢٩٤/٧)

<sup>(</sup>٢) التعليل بالشبه، ميادة حسن ص١٩

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: بيان المختصر، الأصفهاني (١٣٣،١٣٤/٣).

#### المطلب السادس: السبير والتقسيم()

هو حصر الأوصاف في الأصل المقيس عليه، وإبطال بعضها فيتعين الباقي للعلية (٢).

فالتقسيم: هو جمع الأوصاف التي يتصف بها الأصل.

والسبر: هو اختبار الأوصاف التي جمعها ليبين ماهو صالح مما ليس بصالح للتعليل بالدليل.

والتقسيم متقدم على السبر فإنك تجمع الأوصاف ثم تختبر ماهو صالح للعلية وما ليس بصالح. فيقال: هذا الحكم معلل، ولا علة له إلا كذا وكذا، ثم يبطل التعليل بأحدهما فيتعين الآخر.

وذلك كما يقال: أجمعت الأمة على أن ولاية الإحبار معللة إما بالصغر وإما بالبكارة والأول باطل، وإلا لثبتت الولاية في الثيب الصغيرة، لكنها لاتثبت لقوله صلى الله عليه وسلم: (الثيب أحق بنفسها من وليها) " فتعين التعليل بالبكارة (٤).

#### علاقة مسلك السبر والتقسيم بالمقاصد:

مسلك السبر والتقسيم في الحقيقة لا يمكن أن يكون مسلكا مستقلا من مسالك الكشف عن العلة، وإنما هو وسيلة أو طريقة من الطرق المتبعة للتحقق من علية الوصف بناء على مسلك من المسالك الحقيقية وهي النص، والإيماء والتنبيه، والمناسبة. فهي في الحقيقة الأدوات الكاشفة عن علية الوصف أو مقصدية الحكمة، وإنما السبر والتقسيم طريقة لإعمال تلك الكواشف(٥).

<sup>(</sup>١) المستصفى، الغزالي (٣٨٤/٢)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (١٠٣/٣)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٢/٤١).

<sup>(</sup>٢) بيان المختصر، الأصفهاني (١٠٣/٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٤٧٧) في كتاب النكاح: باب استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت.

<sup>(</sup>٤) المحصول، الرازي (٥/٢١٨)

<sup>(</sup>٥) طرق الكشف، ص١٧ باحتصار.

#### المطلب السابع: الدوران(١)

هو أن يوجد الحكم عند وجود وصف ويرتفع عند ارتفاعه في صورة واحدة (٢).

فالسكر وصف وحد في العصير فحرم بوجوده، وارتفع حكم التحريم بارتفاع وصف السُكْر عنه.

#### علاقة مسلك الدوران بالمقاصد:

إذا وحدنا تلازماً بين المقصد وحكم من الأحكام بحيث إذا وحد المقصد وحد الحكم وإذا انعدم المقصد انعدم الحكم، فإن ذلك يدل على أن هذا المقصد مطلوب.

مثال ذلك: دوران الحكم بالتيسير مع المشقة -لو فُرِضَ أن التيسير لم ينص عليه- ، فإنه إذا وحدت المشقة وحد التيسير، وإذا عُدمت المشقة عُدم التيسير، فإذا شق على المريض الصلاة قائماً أبيح له الصلاة حالساً، وإذا لم يشق عليه لم يبح له ذلك.

ومثال آخر: إذا اعتدى شخص على آخرَ فإنه يجوز له رد هذا الاعتداء بمثله، وإذا انتهى من الاعتداء فلا يجوز له الاعتداء عليه.

وليس مطلق الملازمة والدوران يفيد المقصدية، وإنما مع مراعاة الضوابط الشرعية الأحرى بتخصيص ما خصه الشرع، واستثناء ما استثناه، فالأحكام والنصوص والقواعد الشرعية ينبغي أن ينظر إليها بوصفها وحدة متكاملة (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: البحر المحيط، الزركشي (۳۰۸/۷)؛ بيان المختصر، الأصفهاني (۱۳٥/۳)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٩٢/٤)؛ المحصول، الرازي (٢٠٧/٥)

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي (٣٠٨/٧)

<sup>(</sup>٣) طرق الكشف، ص١٧٤.

#### المطلب الثامن: تنقيح المناط

هو أن يبقي من الأوصاف ما يصلح، ويلغي بالدليل ما لا يصلح<sup>(١)</sup>.

يقول الزركشي: "لما كانت هذه العلة منصوصاً عليها ولكنها تختلط بغيرها محتاجة إلى ما يميزها لقبوه بهذا اللقب. وهو أن يدل ظاهر على التعليل بوصف مذكور مع غيره مما لا مدخل له في التأثير لكونه طردياً أو ملغياً، فينقح حتى يميز المعتبر، ويجتهد في تعيين السبب الذي أناط الشارع الحكم به وأضافه إليه بحذف غيره من الأوصاف عن درجة الاعتبار.

ومثاله: قياس الأمة على العبد في السراية، فإنه لا فارق بينهما إلا الذكورة، وهو ملغي بالإجماع، إذ لا مدخل له في العلية"(٢).

والفرق بينه وبين السبر والتقسيم هو كون الأوصاف مستنبطة في السبر وهنا منصوصة.

#### علاقة مسلك تنقيح المناط بالمقاصد:

إذا ثبتت العلة بهذا المسلك فإنها تدل على المقصد؛ إما بأن يكون المقصد هو العلة، أو أن تدل العلة على المقصد.

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (٢٠٣/٤)

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، الزركشي (٣٢٢/٧)

# المبحث الثالث مجرد الأمر والنهي الابتدائي التصريحي

أنزل الله سبحانه كتابه ليدلنا عليه ويبين لنا الطريق لمرضاته، وما لنا إذا سلكنا هذا الطريق، وما علينا إن حدنا عنه، فكان من رحمته أن بين لنا ما يحبه فأمرنا به، وما يكرهه فنهانا عنه، حتى لا نتخبط في معرفة الطريق المؤدي إلى مرضاته.

فالأمر هو طلب الفعل الذي فيه مرضاة الله سبحانه، وإذا رضي الله عن العبد فماذا يُتصور بعد من الخير الذي سيأتيه، والشر الذي يندفع عنه؟ والنهي هو طلب ترك مافيه سخط الله وغضبه والبعد عن مرضاته، وإذا غضب الله على عبد أو كرهه فماذا سيحل عليه من بعد من الشر، وما سيبتعد عنه من الخير؟ ."فوقوع الفعل عند وجود الأمر به مقصود شرعي، وبه تأتي المصالح العاجلة والآجلة التي أرادها الله تعالى. وعدم وقوع المنهي عنه مقصود شرعي، وبه تندفع المفاسد العاجلة والآجلة عن المكلف. فإيقاع المنهي عنه مخالف لمقصود الشرع، كما أن عدم إيقاع المأمور به مخالف لمقصوده"(١).

يقول الشاطبي: "الأمر والنهي يستلزما طلباً وإرادة من الآمر فالأمر يتضمن طلب المأمور به وإرادة إيقاعه، والنهي يتضمن طلباً لترك المنهي عنه وإرادة لعدم إيقاعه، مع هذا ففعل المأمور به وترك المنهي عنه يتضمنان أو يستلزمان إرادة بحما يقع الفعل أو الترك أو لا يقع"(٢)

وقد قيد الشاطبي الأمر والنهي بقيدين (٣):

القيد الأول: كون كل واحد منهما ابتدائياً، ويقصد بالابتدائي ما أمر به أو نهي عنه ابتداءاً لا لكونه وسيلة إلى غيره أو جيء به تبعاً تأكيداً للأمر الأول، ولم يُقصد بالقصد الأول. كقوله تعالى: ﴿فَاسْعُواْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾ [الجمعة/٩]فإن النهي عن البيع ليس نهياً مبتداً، بل هو تأكيد للأمر بالسعي؛ لأن السعي لا يتم إلا بترك البيع، لما في البيع من الانشغال عنه. فالبيع ليس منهياً عنه بالقصد الأول، بل بالقصد الثاني. فعلى هذا لا يقال: إن مقصود الله النهي عن البيع من أجل تحقق السعي إلى صلاة الجمعة.

القيد الثاني: كون الأمر أو النهي تصريحياً أي: صريحاً في الطلب دل عليه بصيغة من صيغ الأمر أو النهي الضمني، كالأمر بما لا يتم الواحب إلا به (١).

<sup>(</sup>١) المقاصد الشرعية تأصيلا وتفعيلا، محمد بكر إسماعيل، ص١٢٠ باختصار.

<sup>(</sup>٢) الموافقات ١٣٤/٣

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٣/٣٩٣).

#### صيغ الأمر: (٢) تدل على المقصد صراحة.

١/ افعل، كقوله تعالى: ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران/١٠]

٢/ المضارع المقترن بلام الأمر، كقوله تعالى: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة/١٨٥]

٣/ الجملة الخبرية التي لم يُقصد منها الإحبار، وإنما قُصد منها الطلب، كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ﴾[البقرة/٢٨]

٤/ اسم الفعل كقوله صلى الله عليه وسلم: (حي على الصلاة)(٣).

٥/ لفظ: "الأمر"، كقوله صلى الله عليه وسلم: (إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم) (٤).

٦/ المصدر المجعول جزاء الشرط بحرف الفاء، كقوله تعالىج ﴿ وَتَر ير اللَّهُ وَاللَّهُ إِل النساء/٩٢].

وقد يستفاد طلب الفعل من غير صيغة الأمر، مثل أن يوصف بأنه فرض، أو واجب، أو مندوب، أو طاعة، أو مكتوب، أو على تركه عقاب، أو طاعة، أو مكتوب، أو يمدح فاعله، أو يذم تاركه، أو يرتب على فعله ثواب، أو على تركه عقاب، أو إحباط العمل بالترك، أو يرتب على الفعل المصالح ويدفع به من المفاسد ونحو ذلك.

## صيغ النهي(٥):

١/ لا تفعل، كقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ [الإسراء/٣٤]

٢/ لفظ التحريم، كقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ ﴾ [المائدة/٣]

٣/ نفي الحل، كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرثُوا النِّسَاءَ كَرْهًا ﴿ [النساء/٩]

٤/ بحرد الأمر الدال على الترك، كقوله تعالى: ﴿وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمَ وَبَاطِنَهُ﴾[الأنعام/١٢٠]

٥/ الخبر المقصود به النهي، كقوله تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونهمْ نَارًا﴾[النساء/١٠].

وقد يستفاد طلب الترك من غير صيغة النهي، مثل أن يوصف بأنه معصيه، أو مكروه، أو يمدح تاركه، أو يذم فاعله، أو يرتب على فعله العقاب، أو على تركه الثواب ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، اليوبي (١٦٥-١٦٦).

<sup>(</sup>١) المحصول، الرازي (٣٩/٢)؛ نماية السول، الإسنوي (٣٨٨/١)؛ الإحكام، الآمدي (٣٦٦/٢)؛ البحر المحيط، الزركشي (٣٧٤/٣)

<sup>(</sup>٢) أحرجه مسلم (٨٤٢) في كتاب الصلاة: باب صفة الأذان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٣٣٧) في كتاب الحج في باب فرض الحج مرة في العمر.

<sup>(</sup>٤) العدة، القاضي أبي يعلى (٢/٥/٤)؛ الإحكام، الآمدي (٢/٢٠٤)؛ إرشاد الفحول ص١٩٢.

# المبحث الرابع التى يستفاد منها معرفة المقاصد

#### المطلب الأول: التعبير بالإرادة الشرعية ونحوها

إن من صفات الله سبحانه أنه فعال لما يريد، وإرادته سبحانه ليست كإرادة المخلوق، فهي إرادة لا يلحقها نقص بوجه من الوجوه، فإذا أراد شيئاً قال له كن فيكون، والله سبحانه يريد أموراً فتكون كما يريد، ويريد من عباده أموراً فليكونوا كما يريد. وقد بين سبحانه في كتابه ما يريده من عباده أتم بيان؛ ليعرفوا مقصود رجم، فما أحبر الله عز وجل أنه يريده شرعاً فهو مقصود قطعاً.

فالإرادة الشرعية هي قصد الله وتستلزم محبته. ومما يدل عليها الإحبار بأن الله يحب كذا، أو يرضى كذا، أو يشكر كذا، أو لايرضى كذا،أو لا يحب كذا، أو يكره كذا. وكذلك ما كان نحوها مما يدل على شرع الله كالقضاء، والحكم، والكتابة، والأمر، والإذن، والجعل، والكلمات، والبعث، والإرسال، والتحريم، والإباء (۱). وهذه الألفاظ ترد في الشرع تارة ويراد بها الكوني، وترد تارة ويراد بها الشرعى. والشرعى هو المقصود (۲).

كقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٦) وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهِ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا (٢٧) يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا (٢٨) [النساء/٢٦-٢٨]. وقوله تعالى: {وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا يَخْبُدُوا إِلَّا إِلَّا لَهُ عَبْدُوا إِلَّا إِلَّا لَهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [الإسراء/٢٦]

وقوله تعالى: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ﴾[البقرة/١٨٣].

فما عبر عنه بالحسنات أوالنفع أو المنفعة أو مدحه أو وعد عليه بالثواب فهو مقصود الفعل. وما عبر عنه بالسيئات والضر أو ذمه أو توعد عليه بالعقاب فهو مقصود الترك.

<sup>(</sup>١) انظر:مقاصد الشريعة؛ اليوبي ص١٦٨٠.

<sup>(</sup>٢) الإرادة الشرعية: هي ما أراده الله في شرعه ،والإرادة الكونية: ما أراده الله في قضائه وقدره.

#### المطلب الثاني: التعبير بلفظ الخير والنفع ونحوهما

إن الله سبحانه عندما يريد أن يبين لعباده ما يريده منهم؛ فإنه ينوع في أسلوب خطابه لهم، فتارة يعبر عن المصالح والمفاسد: بالمحبوب والمكروه، والحسنات والسيئات، والخير والشر، والنفع والضر، والحسن والقبيح، والمنفعة والإثم (۱).

كَقُولُه تَعَالَى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢١٦].

وقوله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا﴾[البقرة/٢١].

وتارة يمدح أفعالاً أوصفات، ويعد عليها بالجزاء الحسن في الدنيا أو الثواب الجزيل في الآخرة، وذلك كقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى لَهُمْ أَخُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة/٢٦٢].

وتارة يذم أفعالاً أو صفات، ويعد عليها بالعقاب في الدنيا أو العذاب الأليم في الآخرة، وذلك كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢١) أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢١) أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ فَبَشِرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢١) أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (٢٢)﴾ [آل عمران/٢١، ٢٢]

<sup>(</sup>١) الفوائد في اختصار المقاصد، العز بن عبد السلام ص١٧١.

#### المبحث الخامس

# سكوت الشارع عن التسبب أو شرعية العمل مع قيام المعنى المقتضى له وانتفاء المانع منه

إن الله سبحانه قد بين أحكاماً، وسكت عن أحكام، وهذا الذي سكت عنه إما أن يكون مقصوده فيه أن لا يزاد وينقص وهذا كما في جانب العبادات، وإما أن يكون سكت عنه؛ لأن سكوته عنه يبين أن الأصل فيه الإباحة إلا ما حرمه الشرع وهذا كما في جانب المعاملات والعادات، وسكوته عن الحكم في العبادات بأن لا يتعرض فيها بنفي ولا إثبات على ضربين:

الضرب الأول: ماسكت عنه الشرع لعدم وجود ما يقتضيه. وذلك كجمع المصحف عمل به الصحابة رضى الله عنهم وقد سكت عنه الشرع و لم يوجد ما يقتضيه.

الضرب الثاني: ما سكت عنه مع قيام موجبه المقتضي له فالسكوت فيه يدل على أن قصد الشرع ألا يزاد فيه ولا ينقص. وذلك كبدعة الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم (١).

وخلاصة الكلام في هذا القسم أن مقصود الشارع الاتباع وعدم الابتداع.

#### وخلاصة القول في طرق التعرف على المقاصد:

لقد تحدثت عن طرق التعرف على المقاصد بشكل عام ، وبعد الممارسة العملية لهذه الطرق في الباب الثالث لاستخراج المقاصد من سورتي الفاتحة والبقرة؛ وحدت أن الاستقراء هو الطريق الذي تدخل تحته جميع الطرق، وأن استخدامه في معرفة المقاصد من القرآن له فائدة كبيرة في استخراج المقاصد.

أما مسلك النص، ومسلك الإيماء والتنبيه فهما اللصيقان باستنباط المقاصد من القرآن الكريم، خاصة إذا كان استنباط المقاصد من سورة بعينها، أما مسلك المناسبة فهو مهم فيما لم ينص عليه وإنما يؤخذ استنباطا من القرآن، وأما المسالك الأخرى فهي ألصق باستخراج العلل الضابطة. هذا بالنسبة لمسالك العلة.

<sup>(</sup>١) انظر: الموافقات، الشاطبي ٤٠٩/٢

أما بالنسبة للأوامر والنواهي التي تبين المصالح والمفاسد فإنه في بحث المقاصد لاينظر إلى دلالة الأمر للوجوب أو الندب، أو دلالة النهي على الكراهة أو التحريم وإنما ينظر لكون الأمر مطلوب أو ممنوع، فما هو مطلوب يدل على أنه مقصود، والممنوع يدل على أن عدم وقوعه مقصود. ومعرفة المطلوب والممنوع في القرآن الكريم له أساليب كثيرة متنوعة قد سبقت. أما التصريح بالمصالح والمفاسد فيرد كثيرا في القرآن الكريم.

ختاماً: إن القرآن الكريم بين المصالح أكمل بيان، يقول ابن القيم: " القرآن والسنة مملوءان من تعليل الأحكام بالحكم والمصالح وتعليل الخلق بهما، والتنبيه على وجوه الحكم التي لأجلها شرعت تلك الأحكام، ولأجلهما خلق الله تلك الأعيان، ولو كان هذا في القرآن والسنة في نحو مائة موضع أو مائتين لسقناه، ولكنه يزيد على ألف موضع بطرق متنوعة "(1). والقرآن نوّع في طريقة بيانه للمقاصد.

يقول ابن القيم في طريقة القرآن في بيان المقاصد (١٠): " كل فعل عظمه الله ورسوله، أو مدحه، أو مدح فاعله لأجله، أو فرح به، أو أحبه أو أحب فاعله، أو وصفه بالطيب، أو البركة، أو الحسن، أو نصبه سببا لمحبته أولثواب عاجل أو آجل، أو نصبه سببا لذكره لعبده، أو لشكره له، أو لهدايته إياه، أو لإرضاء فاعله، أو وصف فاعله بالطيب، أو نفى الحزن والخوف عن فاعله، أو وعده بالأمن، أو نصبه سببا لولايته، أو أخبر عن دعاء الرسل بحصوله، أو وصفه بكونه قربة، أو أقسم به أوبفاعله، أو ضحك الرب جل جلاله من فاعله، أو عجبه به، فهو دليل على مشروعيته المشتركة بين الوجوب والندب ".و" كل فعل طلب الشارع تركه، أو ذم فاعله،أو عيب عليه، أو مقت فاعله، أولعنه، أو نفي محبته إياه، أو محبة فاعله، أو نفي الرضا به، أو الرضا عن فاعله، أو شبه فاعله بالبهائم أو الشياطين، أو جعله مانعا من الهدي، أو وصفه بسوء أو كراهة، أو استعاذ الأنبياء منه أو أبغضوه، أو جعله سببا لنفي الفلاح، أو لعذاب عاجل أو آجل، أو لذم أو لوم، أو ضلالة أو معصية، أو وصفه بخبث، أو رجس، أو نحس، أو بكونه فسقا أو إثما، أو سببا لإثم أو رجس، أو لعن أو غضب، أو زوال نعمة، أو حلول نقمة، أو حد من الحدود، أو قسوة، أو حزي، أو ارتمان نفس، أو لعداوة الله أو محاربته، أو الاستهزاء به وسخريته، أو جعله سببا لنسيانه لفاعله، أو وصف نفسه بالصبر عليه، أو الصفح أو الحلم عنه، أو دعا إلى التوبة منه أو وصف فاعله بخبث أو احتقار، أو نسبه إلى الشيطان وتزيينه، أو تولي الشيطان لفاعله، أو وصفه بصفة ذم، مثل كونه ظلما أو بغيا، أو عدوانا أو إثما، أو تبرأالأنبياء منه أو من فاعله، أو شكوا إلى الله من فاعله، أو جاهروا فاعله بالعداوة، أو نصبه سببا لخيبة

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة، ابن القيم (٤٠٨/٢).

<sup>(</sup>٢) ترجمة ابن القيم

فعله عاجلا أو آجلا، أو رتب عليه حرمان الجنة، أو وصف فاعله بأنه عدولله أو الله عدوه، أو أعلم فاعله بحرب من الله ورسوله، أو حمل فاعله إثم غيره، أو قيل فيه " لاينبغي هذا " أو " لا يصلح " أو أمر بلغط يضاده، أو هجر فاعله، أو تلاعن فاعلوه في الآخرة، أو تبرأ بعضهم من بعض، أو وصف فاعله بالضلالة، أو أنه " ليس من الله في شيء" أو أنه ليس من الرسول وأصحابه، أوقرن بمحرم ظاهر التحريم في الحكم والخبر عنهما بخبر واحد، أو جعل اجتنابه سببا للفلاح، أو جعل سببا لإيقاع العداوة والبغضاء بين المسلمين، أو قيل لفاعله " هل أنت منته " أو أهى الأنبياء عن الدعاء لفاعله أورتب عليه إبعاد، أو طرد، أو لفظة " قتل من فعله" أو " قاتل الله من فعله"، أو أحبر أن فعله"، أو أن الله لا يصلح عمله، ولا يهدي كيده، أو أن فاعله لا يفلح، ولا يكون يوم القيامة من الشهداء ولا من الشفعاء أو أن الله يغار من فعله، أو نبه على وجه المفسدة فيه، أو أخبر أنه لايقبل من فاعله صرفا ولا عدلا، أو أحبر أن من فعله قيض له الشيطان فهو له قرين، أو جعل الفعل سببا لإزاغة الله قلب فاعله، أو صرفه عن آياته وفهم آلائه.فهذا الشيطان فهو له قرين، أو جعل الفعل سببا لإزاغة الله قلب فاعله، أو صرفه عن آياته وفهم آلائه.فهذا

فكل مطلوب فهو مقصود شرعا، وكل ممنوع فهو مقصود عدم وقوعه.

فالأمر والنهي يدل على المصالح والمفاسد.قال العز بن عبد السلام: "والكتاب والسنة يشتملان على الأمر بالمصالح كلها، دقها وجلها، وعلى النهي عن المفاسد كلها دقها وجلها، فمنه ما يدل بصيغة الأمر والنهي، ومنه ما يدل بالوعد والوعيد"(٢).

ودلالة الأوامر على المصالح، والنواهي على المفاسد ظاهرة عنده "فكل فعل تحققت مصلحته فهو واحب أو مندوب أو مباح، وكل فعل تحققت مفسدته فهو حرام أو مكروه، أو معفو عنه لجهل أو غفلة أو نسيان" (٣).

ويصرح العز بن عبد السلام<sup>(٤)</sup> أن "كل مأمور فيه مصلحة الدارين،أو في إحداهما، وكل منهي عنه فيه مفسدة فيهما أو في إحداهما"(٥).

١ شفاء العليل ، ابن القيم ص٢٠٤

<sup>(</sup>٢)قواعد الإحكام ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) العز بن عبد السلام ، هو عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي الملقب بسلطان العلماء ، فقيه شافعي بلغ درجة الاجتهاد ولد ٧٧ه هـ وتوفي ٦٦٠هـ ، من كتبه: قواعد الأحكام في إصلاح الأنام ، والإلمام في أدلة الأحكام، والغاية في اختصار النهاية في الفقه .انظر: فوات الوفيات (٢٨٧٨)، طبقات السبكي (٥/٠٥-١٠)، الإعلام (٢١/٤).

<sup>(</sup>٤) شجرة المعارف، العز بن عبد السلام ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>٥) قواعد الإحكام ص ٢٧،٢٨.

وفي مواضع كثيرة من القرآن يأمر بالشيء مبينا مصالحه، أو يحرم الشيء مبينا مفاسده المترتبة على فعله، كقوله تعالى: ﴿وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠](١).

وتارة يخبرعن الحِكم والغايات التي جعلها في حلقه وأمره كقوله: ﴿هُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢].

وقدأنكر سبحانه على من زعم أنه لم يخلق الخلق لغاية ولا الحكمة قال تعالى:﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون/١٥]

وتارة يخبر أن حكمه أحسن الأحكام وتقديره أحسن التقادير، ولولا مطابقته للحكمة والمصلحة المقصودة المرادة لما كان كذلك قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة/٥٠]

"وتارة يأمر سبحانه بتدبر كلامه والتفكر فيه، وفي أوامره ونواهيه وزواجره، ولولا ما تضمنه من الحكم والمصالح والغايات المطلوبة والعواقب الحميدة التي هي محل الفكر لما كان للتفكر فيه معنى، وإنما دعاهم إلى التفكر والتدبر ليطلعهم ذلك على حكمته البالغة، وما فيه من المصالح والغايات المحمودة"(٢).

هذا كله يدل على أن القرآن قد بين المقاصد بأساليب متعددة حتى يسهل على العباد فهمها، وأن هناك طرق كثيرة للتعرف على المقاصد الشرعية من القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) تعليل الأحكام، شليي، ص٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل، ابن القيم (٣٧/٢ -٥٦٨ )باحتصار

# الفصل الثالث أقسام المقاصد الشرعية

المبحث الأول : أقسام المقاصد باعتبار رتب المصالح التي جاءت الشريعة بالمحافظة عليها

المطلب الأول : الضروريات المطلب الثاني : الحاجيات

المطلب الثالث : التحسينيات

المطلب الرابع : المكملات

المبحث الثاني : أقسام المقاصد باعتبار مرتبتها في القصد:

المطلّب الأول : المقاصد الأصلية المطلب الثاني : المقاصد التابعة

المبحث الثالث: أقسام المقاصد من حيث الشمول:

المطلّب الأول : المقاصد العامة المطلّب الثاني : المقاصد الخاصة المطلب الثالث : المقاصد الجزئية

المبحث الرابع: أقسام المقاصد باعتبار الزمن:

المطلب الأول : العاجلة أو الدنيوية

المطلب الثاني : المقاصد الآجلة أو الأخروية

المبحث الخامس : أقسام المقاصد باعتبار الغاية:

المطلب الأول : الغائية المطلب الثاني : الوسائل

المبحث السادس : أقسام المقاصد باعتبار محل صدورها:

المطلّب الأول : مقاصد الرب المطلب الثاني : مقاصد المكلف

المبحث السابع : أقسام المقاصد باعتبار القطع والظن:

المطلب الأول : المقاصد القطعية المطلب الثاني : المقاصد الظنية

#### تمهيد

إن التعرف على المقاصد يقودنا إلى أنواع كثيرة منها، وتقسيم هذه الأمثلة الكثيرة يعين على هذه جمعها وترتيبها وسهولة استخدامها، بل إن التقسيم لهذه المقاصد له أهمية كبرى في التطبيق على هذه الأقسام والترجيح بينها، وبحث الترجيح بين المصالح، وبين المفاسد، وبين المصالح والمفاسد والذي يعتمد عليه كثيراً في المسائل المستجدة، إنما يعتمد بالدرجة الأولى على تقسيم هذه المصالح والمفاسد وتحديد رتبها فإن مسالك الترجيح واضحة، لكن اندراج المصالح والمفاسد تحت هذه المراتب والتقسيمات هي المهمة الكبرى التي يعول عليها في الترجيح.ولذلك حرص العلماء على تقسيم المناسب، وعلى تقسيم المقاصد والتدقيق في تحديد كل قسم منها، وضوابط هذه الأقسام. فتقديم الضروري على الحاجي أمر واضح لا لبس فيه، لكن تحديد النازلة وفق الضروري أو الحاجي هو الذي يحتاج إلى مزيد من البحث والتدقيق حتى يصل إلى الحكم الصحيح.

وهذه التقسيمات نتجت من تدبر العلماء للقرآن، وطول صحبتهم له، وعيشهم مع سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، وطول أنفاسهم في فهمهم للدين، ودعوة الناس إليه، ومحاولتهم المستمرة في هداية الناس في ما يستجد عليهم بله عملهم بما يؤمنون ويدعون.هذه الممارسة العلمية العملية لأصول الدين وفروعه مع فقه الواقع أكسبتهم نظرة كلية للمسائل والأمور، وفهما عميقا أوصلهم إلى قواعد وكليات تندرج تحتها كثيراً من الجزئيات. إن هذه التقسيمات لم تكن نتاج ترف فكري ومعرفي، وإنما كان تقسيماً عملياً للاستنباط والترجيح. (١)

يقول ابن عاشور عند ذكره لأنواع المصلحة المقصودة من التشريع: "وحقيق علي أن أبين أمثالاً ونظائر لأنواع المصالح المعتبرة شرعاً والمفاسد المحذورة شرعاً، لتحصل للعالم بعلم مقاصد الشريعة ملكة يحصل بما مقصود الشارع، فينحو نحوه عند عروض المصالح والمفاسد لأحوال الأمة حلباً ودرءا"(٢).

وفيما يلي تقسيم للمقاصد بعدة اعتبارات منها:

<sup>(</sup>١) وهذه التقسميات بحاجة لمزيد من الدراسة التي تهدف للتطبيق عليها.

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة لابن عاشور ص٩٩٦

#### المبحث الأول

## أقسام المقاصد باعتبار رتب المصالح التي جاءت الشريعة بالمحافظة عليها المسام

إن طلب المصالح أمر جبلي فطرت عليه الخلائق، ولكن هذه الفطرة قد تطمس وقد تتغير وقد يشوبها نقص، وهذا الخلل الطارئ على الفطرة يغير من سيرها في احتلاب مصالحها ودفع المفاسد عنها، ومن باب أولى سعيها في تكميل مصالح غيرها ودفع المفاسد عنهم.

وهذه الفطرة يكملها العقل ويهديها الشرع الهداية التامة الكاملة، ولكن رغم وجود العقل وإنزال الشرع إلا أن الناس قد لايشكرون نعمة العقل باستعماله في ما يصلحهم في أمر الدنيا و الدين، كيف بالشرع والذي يتفاوت الناس في اتباعه تفاوتاً كبيراً، فينتج من ذلك تفاوهم في إدراك مصالحهم والسعي لتحصيلها، ومعرفتهم للمفاسد والسعي في تجنبها. من أحل ذلك سعى العلماء في بيان المصالح والمفاسد ليبينوها للناس، ولهذا كان بحثهم في أقسام المقاصد وأنواعها.

إن تقديم الأهم على المهم من الأمور التي تتفاوت فيها العقول، فكيف إذا كان فيما يخص دين الإنسان، وتحديد الأولويات من الأمور المهمة حداً، ولذلك قام العلماء بوضع سلم لهذه الأولويات، ليقدم الإنسان الأهم منها عند تزاهمها ويكون تقديمه على بصيرة. وبحث الأولويات ظهر حلياً في تقسيم المقاصد الشرعية إلى ضروريات وحاجيات وتحسينيات.

وتقسيم هذه الضروريات إلى: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والمال، والنسل، يبين هذا النظر الكلي للشريعة، ويعين على الترجيح حال التزاحم.

إذاً، مراتب المصالح التي جاءت الشريعة بالمحافظة عليها هي: (الضروريات، الحاجيات، التحسينيات)، ولكل رتبة منها ما يكملها.

\_

<sup>(</sup>۱) انظر: بيان المختصر، الأصفهاني (۱۱۷/۳-۱۲۰)؛ الإحكام للآمدي (۲٤٠/۳-۲٤۱)؛ شرح الكوكب المنير، ابن النجار (۱) انظر: بيان المختصر، الأصفهاني (۱۹۶۸-۱۲۰)؛ المستصفى،الغزالي (۱۳۶/۱)؛ البحر المحيط، الزركشي (۲۲٦/۷)

#### المطلب الأول: المقاصد الضرورية

يقول الشاطبي: "هي ما لابد منه في قيام مصالح الدين والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تحر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتمارج وفوت حياة، وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين"(١).

ويقول ابن عاشور<sup>(٢)</sup>: "هي التي تكون الأمة بمجموعها وآحادها في ضرورة إلى تحصيلها بحيث لا يستقيم النظام باحتلالها، فإذا انخرمت تؤول حال الأمة إلى فساد وتلاش".

ومن كلا النصين نستطيع استخراج ضوابط الضروري:

١/ ما لابد منه في قيام مصالح الدين والدنيا.

٢/ وتكون الأمة بمجموعها وآحادها في ضرورة إلى تحصيلها.

٣/ وإذا فقدت أو احتلت لايستقيم النظام، ولاتحصل المصالح، ويحصل الفساد والتهارج.
وهذه الضروريات تتضمن حفظ مقصود من المقاصد الخمسة وهي: حفظ الدين، والنفس، والعقل،
والمال، والنسل<sup>(٦)</sup>.

فحفظ الدين: يكون بحفظ دين كل أحد أن يدخل عليه مايفسد اعتقاده، وعمله اللاحق بالدين. وحفظ الدين بالنسبة لعموم الأمة هو دفع كل ما من شأنه أن ينقض أصول الدين القطعية، ويدخل في ذلك الذب عن الحوزة الإسلامية بإبقاء وسائل تلقي الدين من الأمة حاضرها و آتيها.

وحفظ النفوس: يكون بحفظ الأرواح من التلف أفراداً وعموماً. وذلك بحفظها من التلف قبل وقوعه كحفظها من الأمراض، وحفظ بعض أطراف الجسد من الإتلاف.

وحفظ العقل: يكون بحفظ عقول الناس من أن يدخل عليها خلل.

وحفظ المال: يكون بحفظ أموال الأمة من الإتلاف ومن الخروج إلى أيدي غير الأمة بدون عوض، وحفظ أجزاء المال المعتبرة عن التلف بدون عوض.

وحفظ النسل: وهو خلفة أفراد النوع، فلو تعطل يؤول تعطيله إلى اضمحلال النوع وانتقاصه (٤٠).

<sup>(</sup>١) الموافقات (١٨/٢).

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة لابن عاشور ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) للاستزادة عن هذه المقاصد الخمسة أنظر: المقاصد العامة، يوسف العالم، ص٢٠٣-٤٥؛ مقاصد الشريعة، اليوبي ص ١٩٤-٣٠٤

<sup>(4)</sup> مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٣٠٣-٣٠٤ باختصار.

#### وتحفظ هذه الضروريات بأمرين:

أحدهما: مراعاتها في حانب الوجود، وذلك بأن حاءت الشريعة بما يقيم أركانها ويثبت قاعدتها. ومثال ذلك: بالمحافظة على ما به قيام الدين وثباته، بالعلم، والعمل به، والدعوة إليه، والجهاد في سبيله.

ثانيهما: مراعاتما من جانب العدم، وذلك بأن جاءت الشريعة بما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها (١). ومثال ذلك تكون المحافظة بدرء ما يخل به، برد كل ما يخالفه من الأهواء والبدع.

#### المطلب الثاني: المقاصد الحاجية

يقول الشاطبي: "ما يفتقر إليه من حيث التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب، فإذا لم تراع دخل على المكلفين في الجملة الحرج والمشقة، لكنه لا يبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح العامة"(٢).

ويقول ابن عاشور: "هو ما تحتاج الأمة إليه لاقتناء مصالحها وانتظام أمورها على وجه حسن، بحيث لولا مراعاته لمَا فسد النظام، ولكنه كان على حالة غير منتظمة، فلذلك كان لا يبلغ مرتبة الضروري"(٣).

ومن كلا النصين نستطيع استخراج ضوابط الحاجية:

١/ ما تحتاج الأمة إليه لاقتناء مصالحها وانتظام أمورها على وجه حسن.

٢/ وإذا فقد حصل الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة، و لم يفسد النظام ولكنه على حالة غير منتظمة.

٣/ ولا يبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح العامة.

فالحرج مرفوع في الشريعة سواء كان ذلك في العبادات أم في العادات والمعاملات والمعاملات، والجنايات (٤). ومن أمثلتها: قسم المباح في المعاملات، والنكاح الشرعي، والجمع بين الصلاتين في السفر.

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (١٨/٢).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٢١/٢).

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٣٠٦

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة، اليوبي، ص١٩.

#### و الغاية من هذه المقاصد الحاجية: رفع الحرج عن المكلف وذلك لأمرين:

- أ الخوف من الانقطاع عن الطريق، وبغض العبادة، وكراهة التكليف وينتظم تحت هذا المعنى الخوف من إدخال الفساد عليه في جسمه أو عقله أو ماله أو حاله.
- ب خوف التقصير عند مزاحمة الوظائف المتعلقة بالعبد المختلفة الأنواع، مثل قيامه على ولده وأهله، إلى تكاليف أخر تأتي في الطريق<sup>(۱)</sup>.

#### المطلب الثالث: المقاصد التحسينية

يقول الشاطبي: "الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات. ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق"<sup>(۲)</sup>.

يقول محمد بكر إسماعيل: "وقد خصها بالعادات. والأولى أن يقال هي الأخذ بما شرعه الله تعالى من المحاسن في العبادات والمعاملات والعادات، سواء في جانب الفعل أو الترك "(٣).

يقول ابن عاشور: "وهو ما كان بها كمال حال الأمة في نظامها حتى تعيش آمنة مطمئنة ولها بمجة منظر المجتمع في مرأى بقية الأمم، حتى تكون الأمة الإسلامية مرغوبا في الاندماج فيها أو التقرب منها"(٤).

ويستخلص من هذه النصوص:

١/ ألها أخذ لما يليق من المحاسن وتجنب المدنسات.

٢/ وأنها بما كمال الأمة في نظامها حتى تكون آمنة مرغوبة.

٣/ وأنه يجمعها مكارم الأحلاق.

ومن أمثلتها: الطهارة، وستر العورة، ومنع بيع النجاسات، وآداب الأكل والشرب.

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٢/٣٣/).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٢/١٣).

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة، محمد بكر إسماعيل ص٢٠٥-٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٧٠٣

#### المطلب الرابع: المكملات

والمكمل هو ما لا يحصل المقصود على أتم الوجوه إلا به. وضابطه: أنه ما يتم به المقصود أو الحكمة من الضروري، أو الحاجي أو التحسيني على أحسن الوجوه وأكملها سواء كان ذلك بسد ذريعة تؤدي إلى الإخلال بالحكمة بوجه ما، أم بتكميله بحكم يظهر المقصد ويتقوى (١).

فمعنى كونه مكملاً أنه لا يستقل ضرورياً بنفسه بل بطريق الانضمام، فله تأثير فيه، لكن لا بنفسه فيكون في حكم الضرورة مبالغة في مراعاته" (٢).

#### أقسام المكملات:

- 1/ مكملات الضروريات: وهي ما يتم بها حفظ مقصد ضروري. كتحريم البدع من مكملات حفظ الدين ، والتماثل في القصاص من مكملات حفظ النفس، و تحريم القليل من المسكر من مكملات حفظ العقل ، وتحريم النظر إلى الأجنبية من مكملات حفظ النسل ، و الإشهاد في البيوع من مكملات حفظ المال.
- ٢/ مكملات الحاجيات: وهي ما يتم بها حفظ مقصد حاجي. كاعتبار الكفء في النكاح، ومهر المثل
   في الصغيرة ، و حيار البيع.
  - ٣/ مكملات التحسينيات: وهي ما يتم بما حفظ مقصد تحسيني، كالغسل ثلاثا في الطهارة.

بعد أن ذكر ابن عاشور هذه التقسيمات قال: "إنما غرضنا من ذلك أن نعرف كثيراً من صور المصالح المختلفة الأنواع المعروف قصد الشريعة إياها، حتى يحصل لنا من تلك المعرفة يقين بصور كلية من أنواع هاته المصالح. فمتى حلت الحوادث التي لم يسبق حلولها في زمان الشارع، ولا لها نظائر ذات أحكام متلقاة منه، عرفنا كيف ندخلها تحت تلك الصور الكلية، فنثبت لها من الأحكام أمثال ما ثبت لكلياتها"(٣)

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، اليوبي، ص٣٣٩

<sup>(</sup>٢) شرح الكوكب المنير، ابن النجار (١٦٣/٤).

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة ص٣٠٨

# المبحث الثاني أقسام المقاصد باعتبار مرتبتها في القصد المطلب الأول: المقاصد الأصلية

وهي التي يراد تحقيقها ورعايتها أصالة وابتداء (١). وهي المقاصد الضرورية المراعاة في كل ملة. وتنقسم إلى عينية وكفائية:

العينية: وهي التي تجب على كل مكلف بعينيه، بحفظ دينه ونفسه وعقله ونسله وماله. فهو مأمور بحفظ دينه اعتقادا وعملا، وبحفظ نفسه قياما بضروريات حياته، وبحفظ عقله حفظا لمورد الخطاب من ربه إليه، وبحفظ نسله التفاتا إلى من يعمر هذه الدار بطاعة الله، ورعاية له عن وضعه في مضيعة اختلاط الأنساب، وبحفظ ماله استعانة على إقامة تلك الأوجه الأربعة. ومن أمثلة ذلك: الطهارة، والصلاة، والصيام، والزكاة، والحج.

الكفائية: وهي التي لا تجب على مكلف بعينه، لكن إذا قام به البعض سقط عن الباقين. وهذه المقاصد تعتبر قياماً بالمصالح العامة لجميع الخلق، لتستقيم الأحوال، وتحمى بها الحقوق. فالواحد لا يقدر على إصلاح نفسه والقيام بجميع أهله، فضلاً عن أن يقوم بمصالح أهل الأرض، فجعل الله الخلق خلائف في إقامة الضروريات العامة، حتى قام الملك في الأرض. ومن أمثلة ذلك: الولاية، والقضاء، والحكم، والإفتاء. ووجه انعدام الحظ فيها: أن ما يحصل فيها من الحظوظ كالشرف، والسؤدد، والعزة لا يقصد منها أصالة وإنما هو تبع للمقصد الأصلى منها وهو حفظ مصالح الأمة (٢).

#### المطلب الثاني: المقاصد التابعة

وهي التي تكون تابعة للمقاصد الأصلية ومؤدية إليها، وقد تكون مقارنة لها أو لاحقة (٣). "وهي التي روعي فيها حظ المكلف، فمن جهتها يحصل له مقتضى ما حبل عليه من نيل الشهوات، والاستمتاع بالمباحات، وسد الخلات، وذلك أن حكمة الحكيم الخبير اقتضت أن قيام الدين والدنيا إنما يصلح ويستمر بدواع من قبل الإنسان تحمله على اكتساب ما يحتاج إليه هو وغيره، فخلق له شهوة الطعام والشراب إذا مسه الجوع والعطش ليحركه ذلك الباعث إلى التسبب في سد هذه الخلة بما أمكنه

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، يوسف البدوي ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٢) انظر: الموافقات، الشاطبي (٢٠٠/٢).

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، يوسف البدوي ص١٣٣٠

وغيرها، ثم خلق الله الجنة والنار، وأرسل الرسل مبينة أن الاستقرار ليس هاهنا، وإنما هذه الدار مزرعة لدار أخرى ، لكنها تكتسب أسبابها هنا بالرجوع إلى ما حده الشرع، أو بالخروج عن ما حده الشرع، فأحذ المكلف في استعمال الأمور الموصلة إلى تلك الأغراض، ولم يجعل الله تعالى له قدرة على القيام بذلك وحده فطلب التعاون مع غيره، فصار يسعى في نفع نفسه واستقامة حاله بنفع غيره، فحصل الانتفاع للمجموع بالمجموع، وإن كان كل أحد يسعى في نفع نفسه "(1). ومن أمثلة ذلك: قيام الإنسان عصلحة نفسه وزوجه، واتخاذ السكن، واللباس.

#### أقسام المقاصد التابعة وبيان أحكامها:

تنقسم المقاصد التابعة باعتبار تأكيدها للمقاصد الأصلية إلى ثلاثة أقسام:

١/ ما يقتضي تأكيد المقاصد الأصلية وتقويتها وربطها والوثوق بها وحصول الرغبة فيها. مثاله: النكاح فإنه مشروع للتناسل على القصد الأول ويليه طلب السكن والازدواج، والتعاون على المصالح الدنيوية والأخروية. وهذه المقاصد التابعة مؤكدة للمقصد الأصلى.

٢/ ما يقتضي زوال المقاصد الأصلية عينا. مثاله: نكاح المحلل<sup>(٢)</sup> والمتعة<sup>(٣)</sup> فإهما يقتضيان زوال المقصود الأصلي من النكاح عينا الذي هو النسل ودوام النكاح وبقاؤه. لأن الناكح للتحليل لم يرد نسلا وإنما قصده تحليل المرأة للزوج السابق. وكذلك نكاح المتعة مخالف لقصد الشارع من حيث إرادته الاستمتاع فقط دون النسل، مع مافيه من مخالفة أحرى لقصد الشارع من دوام النكاح وبقائه وحصول الحياة الزوجية المستقرة.

٣/ مالا يقتضي تأكيداً ولا ربطاً ولكنه لا يقتضي رفع المقاصد الأصلية عينا. مثاله: نكاح القاصد لمضارة الزوجة أو لأخذ مالها أو نحوذلك، مما لا يقتضي مواصلة، ولكنه مع ذلك لا يقتضي عين المقاطعة فإنه مخالف لقصد الشارع في شرع النكاح، ولكنه لا يقتضي المخالفة عيناً إذ لا يلزم من قصد مضارة الزوجة وقوعها، ولا من وقوع المضارة وقوع الطلاق. وهذا القسم متردد بين القسمين السابقين فيحتمل أن يلحق بالقسم الثاني من حيث كونه لا يقتضي تأكيد المقصد الأصلي وقصد الشارع التأكيد.فهو من هذا الوجه مخالف لقصد الشارع فلا يصح التسبب إليه. ويحتمل أن يلحق بالقسم الأول من حيث كونه غير مضاد لقصد الشارع، إذ لا يؤدي بالضرورة إلى رفع ما قصد الشارع وضعه،وإنما الفاعل لذلك فاعل لأمر يمكن حصول مقصود الشارع معه (٤).

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٢/٢-٣٠٣)

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه (١١٢٠) في كتاب النكاح:باب ما جاء في المحلل والمحلل له. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح. (٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٥١١٥) في كتاب النكاح: باب لهي النبي عن نكاح المتعة أخيراً.

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة، اليوبي، ص٣٦٢.

#### المبحث الثالث

#### أقسام المقاصد من حيث الشمول

تنقسم المقاصد من حيث شمول أفرادها إلى ثلاثة أقسام جعلتها في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: المقاصد العامة

المطلب الثانى: المقاصد الخاصة

المطلب الثالث: المقاصد الجزئية

#### المطلب الأول: المقاصد العامة

هي المقاصد التي تلاحظ في جميع أبواب التشريع. وهذه المعاني والحكم راعاها الشارع في جميع أحوال تشريعاته في العبادات والمعاملات وأمور الأسرة والجنايات والعقوبات أو راعاها في معظم أحوالها<sup>(1)</sup>. فهي لا تختص بحكم من الأحكام وإنما تلاحظ في جميع أنواع الأحكام، أو أنواع كثيرة من الأحكام.

ومن أمثلتها: مقصد العبودية والذي يدخل في كل أبواب التشريع فالصلاة تقام عبودية لله، و الجهاد عبودية لله، وحسن التبعل للزوج عبودية لله، وهكذا تجد مقصد العبودية في جميع أبواب التشريع إذ العبادة مفهوم عام لما يحبه الله ويرضاه.

#### المطلب الثاني: المقاصد الخاصة

هي المقاصد التي تلاحظ في باب معين من أبواب التشريع. كمقاصد الصلاة، ومقاصد النكاح، ومقاصد التقوى، ومقصد القضاء والشهادة. فالصوم مثلا: تندرج تحته كثير من المقاصد نحو: مقصد التقوى، ومقصد تضييق المجاري على الشيطان، ومقصد الإحساس بحاجة الفقراء والضعفاء، ومقصد كبح الشهوة وغيرها.

وفائدة هذا التقسيم تظهر من أن بحث المقاصد من جهة خاصة بباب معين يعين على فهم هذا الباب بصورة واضحة، وبالتالي حسن تطبيقه، ومن ثم حسن الاستنباط للأحكام المستجدة، فالذي يريد بحث مسألة في باب المعاملات، مثلا: إذا علم بالمقاصد في هذا الباب كمقصد رواج الأموال،

<sup>(</sup>١) علم مقاصد الشارع، عبد العزيز ربيعة ص١٩٣٠

ووضوحها، وحفظها، وثباتها، والعدل فيها<sup>(۱)</sup>. استطاع أن يحسن التطبيق على هذه المسألة وكذلك يحسن استنباط حكمها.

يقول ابن عاشور: "وعلى رعي مقاصد الشريعة من التصرفات المالية تجري أحكام الصحة والفساد في جميع العقود في التملكات والمكتسبات. فالعقد الصحيح هو الذي استوفى مقاصد الشريعة منه، فكان موافقا للمقصود منه في ذاته والعقد الفاسد هو الذي اختل منه بعض مقاصد الشريعة"(٢).

والحديث عن المقاصد الخاصة بأبواب معينة قد سار عليه ابن عاشور في مباحث من كتابه فقد تحدث عن: مقاصد أحكام العائلة، ومقاصد التصرفات المالية، ومقاصد أحكام التبرعات، ومقاصد باب أحكام القضاء والشهادة، والمقصد من العقوبات. وقد ظهرت بعض الأبحاث التي تعنى بمقاصد باب معين عند بعض المعاصرين، ومن ذلك: بحث مقاصد الشريعة الإسلامية في الشهادات لبركات أحمد بني ملحم (٣). وهذا يدعو الباحثين إلى بحث جميع مقاصد أبواب الفقه فإن فيه نفعاً عظيماً.

وأما المقاصد العامة فلا غنى عنها لمن أراد استنباط الأحكام لأن كل باب من أبواب الفقه مندرج في منظومة الشريعة، فالاستنباط لابد أن يكون وفق هذه المقاصد العامة ولا يخالفها.

#### المطلب الثالث: المقاصد الجزئية

وهي المقصد الملاحظ في مسألة بعينها. و هي ما يقصده الشارع من خطابه من حكم تكليفي: إيجاب، أو تحريم، أو ندب، أو كراهة، أو إباحة، أوحكم وضعي: شرط، أو سبب، أو مانع، أو علة، أو دلالي: عموم أو خصوص، إطلاق أو تقييد، أو حكمة جزئية أو سر لذلك الحكم<sup>(٤)</sup>. وماتقدم هو إما في أبواب الشريعة كلها أو مايخص بابا بعينه، أما هنا فإنه مايخص مسألة بعينها. فما يستنتج من الدليل الخاص من حكمة أو علة تعتبر مقصدا شرعيا جزئيا<sup>(٥)</sup>.

وهذا النوع من المقاصد قد عني بها العلماء كثيراً في حديثهم عن الأحكام سواء في كتب الفقه، أو كتب شروح آيات وأحاديث الأحكام، أو في الكتب التي عنيت بالمقاصد.

<sup>(</sup>١) ذكر هذه المقاصد ابن عاشور في كتابه مقاصد الشريعة ص٤٦٤

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة ص٧٨

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة الإسلامية في الشهادات، بركات أحمد بني ملحم، الطبعة الأولى. دار النفائس: الأردن (٤٢٥ هـــ-٢٠٠٥م

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، يوسف البدوي ص١٣٠ - ١٣١.

<sup>(</sup>٥) مقاصد الشريعة، اليوبي، ص١٥٠.

# المبحث الرابع أقسام المقاصد باعتبار الزمن

هذا التقسيم يعتبر فريداً بالنسبة للمصالح التي ينظر إليها الناس حاصة في عصرنا الذي طغت فيه المادية، فإن المسلم المؤمن بالله واليوم الآخر هو فقط الذي ينظر لمصالحه في الدنيا، ومصالحه في الآخرة، بل كلما ازداد العبد يقينا من الآخرة أصبحت أكبر همه فتكفل الله له بمصالحه في الدنيا.

فهذا التقسيم لن تجده إلا عند المؤمنين بالآخرة أما غيرهم فلا، ولذلك لا تجد توازناً في تحصيل مصالح الدنيا عندهم، وإنما الدنيا أكبر همهم ومبلغ علمهم، فتفوت عليهم الدنيا والآخرة.

وتنقسم المقاصد باعتبار الزمن إلى: المقاصد العاجلة أو الدنيوية، و المقاصد الآجلة أو الأحروية. وهي كالآتي:

#### المطلب الأول: المقاصد العاجلة أو الدنيوية(١)

هي المقاصد التي تحقق المصالح وتدفع المفاسد في الدنيا.

ومصالح الدنيا أو المصالح العاجلة هي ما تدعو إليه الضروريات، و الحاجيات، و التحسينيات، والمكملات.

#### المطلب الثاني: المقاصد الآجلة أو الأخروية

هي المقاصد التي تحقق المصالح وتدفع المفاسد في الآخرة.

فمن مصالح الآخرة: الحصول على الثواب، والنجاة من العقاب، ومن مفاسدها: الحصول على العقاب وفوات الثواب.

يقول العز ابن عبد السلام: "واعلم أن مصالح الآخرة لا تتم إلا بمعظم مصالح الدنيا، كالمآكل والمشارب والمناكح، وكثير من المنافع، فلذلك انقسمت الشريعة إلى العبادات المحضة في طلب المصالح الأخروية، وإلى العبادات المتعلقة بمصالح الدنيا والآخرة، وإلى ما يغلب عليه مصالح الدنيا كالزكاة

68

<sup>(</sup>١) انظر قواعد الأحكام، لعز بن عبد السلام، ص ٢٤٠؛ الموافقات، الشاطبي (٢/٥٥).

والبياعات والإحارات، وإلى ما يغلب عليه مصالح الآخرة كالإحارة على الطاعات، وإلى ما يجتمع فيه المصلحتان"(١).

وقد تكلم الآمدي عن هذين القسمين بكلام جميل أنقله بنصه، يقول: "وإذا عرف أن المقصود من شرع الحكم إنما هو تحصيل المنفعة أو دفع المضرة، فذلك إما أن يكون في الدنيا أو في الآخرة.

فإن كان في الدنيا: فشرع الحكم إما أن يكون مفضيا إلى تحصيل المقصود ابتداءاً أو دواماً أو تكميلاً.

فالأول: مثل القضاء بصحة التصرف الصادر من الأهل في المحل تحصيلاً لأصل المقصود المتعلق به من الملك أو المنفعة، كما في البيع والإجارة ونحوهما.

وأما الثاني: فكالقضاء بتحريم القتل، وإيجاب القصاص على من قتل عمداً عدواناً، لإفضائه إلى دوام المصلحة المتعلقة بالنفس الإنسانية المعصومة.

وأما الثالث: فكالحكم باشتراط الشهادة ومهر المثل في النكاح، لا أنه محصل لأصلها لحصولها بنفس اعتبار التصرف وصحته.

وأما في الأخروي: فالمقصود العائد إليها من شرع الحكم لا يخرج عن جلب الثواب ودفع العقاب.

فالأول: كالحكم بإيجاب الطاعات وأفعال العبادات لإفضائه إلى نيل الثواب ورفع الدرجات.

والثاني: فالحكم بتحريم أفعال المعاصي، وشرع الزواجر عليها دفعاً لمحذور العقاب المترتب عليها"(٢).

وللمقاصد الأخروية درجات منها: مغفرة الذنوب، البعد عن النار، دخول الجنة، رفعة الدرجات، مرافقة النبيين والصالحين، رضى الله تبارك وتعالى، النظر إلى وجه الله تبارك وتعالى وغير ذلك.

وتظهر فائدة هذا التقسيم في عمل العبد ونظره لهذه المصالح الدنيوية والأخروية، وتقديم ما هو أولى عند التزاحم، أما من ناحية الاستنباط للمستجدات فإن هذا التقسيم يفيد في إيجاد الموازنة المطلوبة من المسلم المؤمن بالآخرة، ولكنه لا يفيد كثيرا في استنباط الحكم.

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام، ص٢٤٣.

<sup>(7)</sup> الإحكام للآمدي (7/7).

# المبحث الخامس أقسام المقاصد باعتبار الغاية

الحديث عن الغايات والوسائل لهذه الغايات من الأمور المهمة خاصة في زمن أصبحت الغاية فيه تبرر الوسيلة، فقد تكون الغاية مصلحة لكن وسيلتها مفسدة، وقد يكون العكس، وجاء الإسلام بمبدأ التجانس والتوافق بين الغاية والوسيلة، فلابد أن تكون الوسائل صالحة لتؤدي إلى الغايات الصحيحة.

والكلام عن المقاصد إنما هو كلام عن الغايات، والوسائل هي الأمور التي شرعت لتحقيق هذه المقاصد والغايات فهي الدين كله.

وإنك إذا نظرت إلى كلام الفقهاء في الأحكام فإنه متشعب غالباً في الحديث عن الوسائل، وإذا نظرت في كلام المهتمين بالمقاصد تجده في الحديث عن الغايات غالباً، والجمع بينهما هو المطلوب.

وتنقسم المقاصد باعتبار الغايات إلى قسمين: غايات، ووسائل. المطلب الأول: الغايات

هي المقاصد العالية التي تطلب بوسائل شتي.

وعبر عنها ابن عاشور "بالمقاصد" فقال: "المقاصد هي الأعمال والتصرفات المقصودة لذاتها التي تسعى النفوس إلى تحصيلها بمساع شتى، أو تحمل على السعي إليها امتثالاً"(١).

ومن أمثلة ذلك: مقصد معرفة الله تعالى، ومقصد الشكر، ومقصد الإصلاح.

#### المطلب الثاني: الوسائل

هي الطرق التي بها تتحقق المقاصد.

فالوسائل هي الأحكام التي شُرِعَتْ لأن بها تحصيل أحكام أخرى. فهي غير مقصودة لذاها بل لتحصيل غيرها على الوجه المطلوب الأكمل، إذ بدونها قد لا يحصل المقصد أو يحصل فيه نوع من الاختلال والانحلال.

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، ابن عاشورص ٥١٥.

فالإشهاد في عقد النكاح غير مقصود لذاته، وإنما شُرع لأنه وسيلة لإبعاد صورة النكاح عن شوائب السفاح والمخادنة (١).

هذه الوسائل قد تكون غاية لأمر وفي نفس الوقت وسيلة لغاية أخرى، فتعلم العلوم الشرعية وسيلة لغاية ومقصد؛ وهو معرفة الأحكام الشرعية، وهذه مع ألها غاية إلا ألها وسيلة لغاية وهي التعبد للله تعالى بهذه الأحكام الشرعية والتزامها، وإقامة الطاعات، وهي الأخرى غاية وفي نفس الوقت وسيلة لغاية أعلى وهي الحصول على رضا الله تعالى وثوابه والنظر إلى وجهه الكريم في الجنة (٢).

فاتضح أن المقاصد غايات ووسائل نسبية، فهي بالنسبة لما يُوصِلُ إليها غاية، وبالنسبة لما تُوصِلُ إليه وسيلة (٢). ومن أمثلة ذلك: مقصد تداول المال بين الناس: هذا المقصد له وسائل متعددة منها: الزكاة، والإنفاق على الأولاد والزوجات، وجميع عقود التبرع، وغيرها من الوسائل.

وفائدة هذا التقسيم تظهر في أن تطبيق وتحقيق هذه المقاصد لا يتحقق إلا بالوسائل، وتبدو الحاجة ماسة إلى بحوث حول وسائل المقاصد، فكما أن فهم أصول الفقه واستخدامه لا يتم إلا بالتخريج عليه، ففهم المقاصد وتطبيقها لا يكون إلا ببحث الوسائل التي تحققها.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٧ ٤ - ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام، العزبن عبد السلام (٢/١).

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة، محمد بكر إسماعيل ص٢٢٣.

# المبحث السادس

#### أقسام المقاصد باعتبار محل صدورها

أراد الله سبحانه من عباده أن تكون أفعالهم مرضية له، وأن تكون مقاصدهم كذلك، ولا تكون أفعالهم كما يحب ويرضى إلا إذا كانت على وفق ماجاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، ولا تكون مقاصدهم كذلك إلا إذا كانت على وفق مراد ربهم من دينه.

فقد يفعل العبد أمراً ولا يكون في باله موافقة ما أراده ربه منه، فهذا محمود من كونه فعل لكنه لم يوافق ربه في نيته ومقصوده، فمثلاً: قد يتزوج الإنسان ولكنه لم ينو في تزوجه إعفاف نفسه وزوجه، وتحصيل النسل، وإنما تزوج لحاجة في نفسه، فهذا وإن فعل أمراً مشروعاً إلا أنه لم يوافق قصده ماقصده ربه من شرعه، فهو ليس كمن نوى بفعله ما أراده ربه.

فرق بين من يعبد الله على بصيرة، وبين من يعبده لا على بصيرة، وفرق كبير بين من لا يعبده أصلا. من وكل من كان مدركاً لمقاصد الشرع كانت أعماله واقعة على محاب الرب سبحانه. ولذلك كان الحديث عن مقاصد الرب سبحانه وعن مقاصد المكلف.

#### المطلب الأول: مقاصد الرب سبحانه

هي المقاصد التي قصدها الشارع من وراء أوامره ونواهيه، وهي الغايات الحميدة والأهداف العظيمة، التي أراد الله حصولها وهي جلب المصالح ودرء المفاسد (1). وخلاصتها أنها جملة المعاني والغايات التي انطوى عليها خطاب الشارع قرآنا وسنة (٢). فالمقاصد التي يتحدث عنها العلماء بجميع أقسامها وهي التي تكلمنا عنها من أول هذا الكتاب، هي المقاصد التي أرادها الرب سبحانه وتعالى.

يقول الشاطبي في بداية حديثه في كتاب المقاصد: "والمقاصد التي ينظر فيها قسمان: أحدها يرجع إلى قصد الشارع، والآخر يرجع إلى قصد المكلف.

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، يوسف البدوي ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) المقاصد في المذهب المالكي، الخادمي ص٤٣٧.

فالأول يعتبر من جهة قصد الشارع في وضع الشريعة ابتداءاً، ومن جهة قصده في وضعها للإفهام، ومن جهة قصده وضعها للتكليف تحت حكمها"(١). وكلامه من بعدها إنما هو تفصيل لهذين القسمين.

#### المطلب الثاني: مقاصد المكلف

هي المقاصد التي يقصدها المكلف في سائر تصرفاته اعتقاداً وقولاً وعملاً، والتي تفرق بين صحة الفعل وفساده، وبين ما هو تعبد وما هو معاملة، وما هو ديانة وما هو قضاء، وما هو موافق للمقاصد الشرعية وما هو مخالف لها<sup>(۲)</sup>.

فيجب "اعتبار مقاصد المكلف في قيام التكليف وصحته، وفي سلامة مقاصد الشارع وصلاحها إذ إن المكلف مطالب بوجوب تطابق قصده مع مقاصد الشريعة، وبلزوم توافر حسن ذلك القصد، وإخلاص سريرته وبواعثه، ومن ثم فإن النية تُعد أمراً معتبرا في سائر التصرفات الاعتقادية والعبادية والتعاملية للإنسان المكلف، ولذلك اشترط الإخلاص في صحة الأعمال وقبولها"(٣).

وفائدة هذا التقسيم تظهر في لزوم موافقة المكلف لمراد ربه ومقصوده، وكذلك فإن جميع الأقسام المندرجة تحته لها فوائد مهمة في استنباط الأحكام الشرعية.ومقاصد المكلف معتبرة، وعليها يدور الثواب والعقاب في الآخرة، وعليها يترتب الكثير من أحكام الدنيا، فليس من قتل عمدا كمن قتل خطأ، وليس من نوى الخير فأخطأ كمن نوى الشر.

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٢/٧ - ٨).

<sup>(</sup>١) الاجتهاد المقاصدي، الخادمي ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) المقاصد في المذهب المالكي، الخادمي ص٣٩.

## المبحث السابع أقسام المقاصد باعتبار القطع والظن

إن من الأهداف التي سعى إليها الشاطبي وأكدها من بعده ابن عاشور في بحث المقاصد هو الوصول إلى قواعد قطعية يرجع إليها عند الاختلاف.

يقول **ابن عاشور:** "إن أعظم مايهم المتفقهين إيجاد ثلة من المقاصد القطعية ليجعلوها أصلاً يصار إليه في الفقه والجدل"(١).

وقد بين ابن عاشور إمكانية ذلك بقوله: "يمكن استخلاص قواعد تحصل بالقطع أو بالظن القريب من القطع، ولو كانت قليلة.

على أننا غير ملتزمين للقطع وما يقرب منه في التشريع، إذ هو منوط بالظن؛ وإنما أردت أن تكون ثلة من القواعد القطعية ملجأ نلجؤ إليه عند الاختلاف والمكابرة"(٢).

وبحث قطعية وظنية المقاصد من المسائل المهمة التي ينبني عليها الحكم في مسائل الاختلاف، وذلك أنه كلما كان المقصد قطعياً وقريباً إلى القطع كان الاعتماد عليه، وحل الاختلاف به.

## المطلب الأول: المقاصد القطعية

هي التي دلت عليها أدلة من قبيل النص الذي لا يحتمل تأويلا نحو قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:٩٧].

وما تضافرت الأدلة الكثيرة عليه مما مستنده استقراء الشريعة مثل الكليات الضرورية، أو ما دل العقل على أن في تحصيله صلاحاً عظيماً أو أن في حصوله دفع ضرر عظيم عن الأمة، مثل قتال مانعي الزكاة في زمن أبي بكر رضي الله عنه (٣).

ونخلص مما سبق أن المقاصد القطعية: هي مادل عليه النص دلالة لاتأويل فيها، أوما استند إلى استقراء الشريعة. ومثالها: التيسير، والأمن، وحفظ الأعراض، وصيانة الأموال، وإقرار العدل.

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٢٣٢

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص٢٣٤ - ٢٣٥ بتصرف

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص١٤ ٣

### المطلب الثاني: المقاصد الظنية

هي التي ثبتت بدليل ظني يحتمل التأويل، وتعدد المعاني، والأوحه، والدلالات والتي اختلف العلماء في بيانها والاحتجاج بها<sup>(۱)</sup>.

وتثبت هذه المقاصد باستقراء غير كبير لتصرفات الشريعة نحصل به على علم باصطلاح الشارع وما يراعيه في التشريع، وإن لم نكتسب القطع بذلك؛ إذ الظن الغالب يكفي في وجوب العمل به (٢).

وتفاوت الظنية والقطعية في المقاصد بحسب تفاوت استقراء هذه المقاصد من الأدلة، وبحسب خفاء الدلالة وقوتما<sup>(٣)</sup>.

ومثال ذلك: دلالة تحريم الخمر على حفظ العقول دلالة قطعية، أما دلالة تحريم الخمر على مقصد سد ذريعة إفساد العقل فيؤخذ منه تحريم قليله فدلالة ظنية.

<sup>(</sup>١) المقاصد في المذهب المالكي، الخادمي ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) علم مقاصد الشارع، عبد العزيز ربيعة ص١٦٩

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٢٣٧

## الباب الثاني

## المقاصد الشرعية في القرآن الكريم

ويشتمل على تمهيد وثلاثة فصول:

الفصل الأول: أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية

الفصل الثاني: علاقة المقاصد الشرعية بالقرآن الكريم

الفصل الثالث: ضوابط لفهم المقاصد الشرعية من القرآن الكريم

# الفصل الأول أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية

المبحث الأول : بيان المقاصد في القرآن الكريم

المطلب الأول : اشتماله على بيان غاية الوجود وأغراض

الحياة الإنسانية

المطلب الثاني : اشتماله على بيان أهداف إرسال الرسل وإنزال

الكتب

المطلب الثالث : اشتماله على بيان الكليات الخمس

المطلب الرابع: اشتماله على بيان الضروريات، الحاجيات،

والتحسينيات

المطلب الخامس: اشتماله على بيان المصالح، والمفاسد

المطلب السادس: اشتماله على بيان المقاصد العامة، والخاصة

المطلب السابع : اشتماله على بيان أصول الفضائل، وقواعد

التعامل، ومكارم الأخلاق

المطلب الثامن : اشتماله على بيان علل و حكم مشروعية

الأحكام

المطلب التاسع : اشتماله على بيان القواعد الشرعية التي

تتضمن الأسرار

المبحث الثاني : مقاصد القرآن الكريم

المطلب الأول : التعبير عن المقصد بالحكمة في القرآن الكريم

المطلب الثاني : أقسام مقاصد القرآن

المطلب الثالث : خصائص حكم ومقاصد القرآن

#### تمهيد

منذ حلق آدم عليه السلام وأهبط إلى الأرض والحاجة ملحة لبيان أسئلة يحتاجها الإنسان حول مهمته في الأرض وما هو الهدف من خلقه؟ وماذا يريد ربه منه؟. لذلك فإنك تجد في قصة آدم الحديث عن الخلافة، ونبذ الفساد، والاستقرار والتمتع في الأرض، واتباع الهدى، وهكذا نجد إجابة هذه التساؤلات من آدم عليه السلام في بداية الخلق إلى الرسول صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء.

وجاءت الكتب الإلاهية مع الرسل لتوضح مراد الرب سبحانه من عباده، وختمت بالقرآن الكريم الذي جاء جامعاً لمحاسنها ومهيمناً عليها، ليكون الرسالة الأخيرة من الرب تبارك وتعالى لعباده بانقطاع الوحى من السماء.

إن إيضاح الوسائل دون إيضاح الأهداف من النقص الذي يتنزه عنه القرآن، فالقرآن جاء ليبين لنا مراد ربنا عز وجل من هذه الحياة، حتى لا نتخبط ونتيه ولا نعلم لماذا خلقنا؟ وما الذي نريده؟ وماذا يريد ربنا منا؟. وقد أجاب القرآن عن هذه التساؤلات بأبلغ الجواب وبين المقاصد الشرعية بأوضح البيان.

وحديث القرآن عن الحكم والعلل والمقاصد ينبع من حاجة الإنسان لها وفطرته في البحث عنها، إنك تجد ربنا سبحانه يذكر المقصد وكأنه إجابة لسؤال قد يتبادر في ذهن المتلقي، فانظر مثلاً في شهادة امرأتين في مقابل شهادة رجل واحد قال الرب تبارك وتعالى: ﴿أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ البقرة /٢٨٢] وكأنه جواب لسؤال: ولماذا امرأتين مقابل رجل؟ فيبين الرب تعالى الحكمة من ذلك. وهذا يبين استجابة نصوص القرآن للفطرة الطبيعية التي تبحث وتسأل تريد المعرفة لا الاعتراض. فقد تحد الأب يأمر ابنه بأمر أو ينهاه عن أمر فيسأل الابن عن حكمة الأمر أو النهي، وقد يستساغ هذا السؤال إذا كان عن إرادة للمعرفة، وقد لا يستساغ إذا كان بقصد الاعتراض، وكذلك إذا تكرر السؤال عند كل أمر، وكأنه لا طاعة إلا بمعرفة الحكمة أو السبب.

وهكذا – ولله المثل الأعلى – يبين الله سبحانه وتعالى في كثير من أوامره ونواهيه الحكم والمصالح والمفاسد المترتبة على الأمر والنهي، وكذلك في قصصه وأحباره وأقداره، وفي أحايين أخر يسكت عنها ليعبر عن مقصد الطاعة والتسليم والعبودية الكاملة لله سبحانه وتعالى.

إنك تحد هذا البيان ينبيء عن رحمة الرحيم الرحمن، ولطفه، وكمال حكمته ما يعجز عن وصفه البيان، وهو الغني عنا وعن عبادتنا يبين لنا حكم ما يريده منا، إن هذا الأمر يدل على كرم الله وجوده وأنه حقاً الشكور الحميد سبحانه وتعالى.

وهذه التربية الفريدة من الرب الرحيم تربي الصحابة في كنف القرآن وهم يسيرون مع مراد رهم حيث سار، ويمثلون العبد الطائع لسيده، المتأدب مع مولاه، الخاضع لإلهه. هذه الخصيصة لعصر الصحابة هي التي جعلتهم القادة للناس، ولما تخلف الناس عن السير على منوال الصحابة بأن أخذوا كل ما جاءهم أمر من الله سألوا لم؟ ولماذا؟ وما العلة؟ وما الحكمة؟ سؤال المتململ عن الطاعة لأمر سيده. كان شعار الصحابة سمعنا وأطعنا، وعملوا بما أمرهم به رهم وسكتوا عما سكت عنه فأراهم الله بفضله الحق فيما استجد عليهم مما لم يفصل حكمه، وأما في زماننا فكأن لسان حال بعضهم، انظرونا، حتى نقتنع، حتى وحتى، فلم يعملوا بما علموا، حتى يعملوا بما لم يعلموا. وموقف الصحابة في الاستسلام الكامل لله كان هو الأصل، وهذا لا يعني الاستسلام للمستجدات دون استنباط الحلول لها.

يقول ابن تيمية (1): " إن تفصيل الكلام في حكمة الله في حلقه وأمره يعجز عن معرفته البشر، فيكفيهم التسليم لما قد علموا أنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه أرحم بعباده من الوالدة بولدها. ومن المعلوم ما لو علمه كثير من الناس لضرهم علمه، ونعوذ بالله من علم لا ينفع، وليس اطلاع كثير من الناس – بل أكثرهم – على حكم الله في كل شيء نافعاً لهم بل قد يكون ضاراً " (1).

(١) أحمد عبد الحليم عبد السلام بن تيمية ، نشأ في أسرة علم وتولى التدريس في الجامع الكبير بدمشق ، وامتحن مرات وأوذي وحبس بقلعة دمشق وقلعة القاهرة وله صفحات جهادية مع التتار وتصانيفه كثيرة منها : " الفتاوى الكبير " و " السياسة الشرعية " و " القواعد النورانية الفقهية " و " اقتضاء الصراط المستقيم " و موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول " وغيرها ، توفي في قلعة دمشق سنة ٧٢٨هـ. ( انظر ترجمته في ذيل طبقات الحنابلة ٣٨٧/٢ ، وانظر أيضاً البدر الطالع بمحاسن مابعد القرن السابع ، ٦٣/١ ،

و تذكرة الحفاظ ٢٧٨/٤).

<sup>(</sup>٢)ينظر: منهاج السنة، ابن تيمية (٣٩/٣، ١٧٧).

## الفصل الأول

## أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية

إنك إذا أردت معرفة مراد شخص حول أمر ما فلا سبيل لذلك إلا بمعرفة كلامه الذي يدل على إرادته، ومعرفة مراد ربنا سبحانه منا، نعرفه من كلامه، فلا أدل على مقصود المتكلم من كلامه، ولاأحد يستطيع أن يصف مراد الرب كما يصفه سبحانه بنفسه أو يوحي به إلى رسوله صلى الله عليه وسلم. والله سبحانه من رحمته أنه تكفل ببيان مطالبه ومقاصده ومراده منا في كتابه، وبقي علينا أن نتدبر كلامه وقرآنه ؛ لندرك هذه المقاصد.

وكلما صاحب المؤمن القرآن كان أعرف بمراد ربه منه، وكلما بعد عنه كان معرفة المقاصد عسيرة عليه. ألا ترى أن من طالت صحبته بشخص فإنه أعرف الناس بآرائه وتوجهاته، وكذلك من صاحب كلام ربه كان من أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، وكان أعرف الناس بمراد ربه منه.

وأهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية تظهر من أن القرآن هو مصدر الدين، فلابد لمن أراد معرفة مقاصد دينه أن يبحث فيه، إذ كل المصادر الأحرى راجعة إليه. فالقرآن مشتمل على المقاصد، ووسائل هذه المقاصد، ولن تجد مثل بيان القرآن عن هذه المقاصد، فإنه منوع في الأسلوب، مثاني في المعنى، مفصل. قال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءَ ﴾ [النحل/٨٩]

يقول السعدي في وصف القرآن: "أخبر أنه لا ريب فيه ولا شك بوجه من الوجوه وذلك لاشتماله على الحق العظيم في أخباره، وأوامره،ونواهيه، وأنزله مباركاً، فيه الخير الكثير، والعلم الغزير، والأسرار البديعة، والمطالب الرفيعة، فكل بركة وسعادة تنال في الدنيا والآخرة، فسببها الاهتداء به واتباعه"(١).

ولا تنكشف مقاصد القرآن وأسراره إلا بقدر غزارة العلم، وصفاء القلب وتوفر الدواعي للتدبر والتجرد للطلب<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين، الغزالي (١٩٣/١).

## المبحث الأول بيان المقاصد في القرآن الكريم

يظهر من النواحي التالية: اشتماله على بيان غاية الوجود وأغراض الحياة الإنسانية، و بيان أهداف إرسال الرسل وإنزال الكتب، وبيان الكليات الخمس، والضروريات والحاجيات والتحسينيات، واشتماله على المصالح والمفاسد، وبيان المقاصد العامة والخاصة، وبيان أصول الفضائل، وقواعد التعامل، ومكارم الأخلاق، واشتماله على بيان علل و حكم مشروعية الأحكام، واشتماله على بيان القواعد الشرعية التي تتضمن الأسرار. و تفصيل ذلك فيما يلى:

#### المطلب الأول: اشتماله على بيان غاية الوجود وأغراض الحياة الإنسانية(١).

تتنوع نشاطات الإنسان في هذه الحياة، وتختلف إراداته وأهدافه منها. وهذا قد يؤدي إلى تشتت هموم الإنسان وإراداته، وبالتالي تعبه وضنكه في هذه الحياة، وإذا جمعت غايات الإنسان وإراداته حول غاية واحدة، تركزت جهوده، وسعد قلبه، وأحسن في حياته، وأصلح ما حوله، وهذه الغاية والهدف تتوحد عندها جميع نشاطات الإنسان وإراداته فتثمر وينجز في حياته الدنيوية والأخروية، لأن همه واحد، وطريقه واحدة. ولمعرفة هذه الغاية التي يقبلها جميع البشر بفطرتمم والتي لابد أن تتصف بالشمول و العلو وتحقق للإنسان السعادة فتجلب له مصالحه وتدفع عنه المفاسد، تحدث عنها القرآن وأوضحها غاية الإيضاح بقوله: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات/٥٦]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/٢١]. فالمقصد من الخلق هو **العبودية لله سبحانه،** وهذا الهدف تندرج تحته جميع نشاطات الإنسان وإراداته، فإذا تقلب في حياته كان عبداً لله في كل أحواله، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾[الأنعام/١٦٢]. ولا تتحقق هذه العبودية إلا بإحسان العمل بالسعى لما يصلحه واحتناب ما يفسده. قال تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الملك/٢]. وقال: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الكهف/٧]. فالله سبحانه لم يخلقنا هملاً أو عبثاً، وإنما خلقنا لعبادته، وسنرجع إليه لنجازى على أعمالنا. قال تعالى: ﴿أَفَحَسبْتُمْ أَتَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون/١١٥]. وفهم المقصد من حلق الإنسان يعطى تصورا لمهمته في الأرض، حتى ينشغل بما ولا ينشغل بغيرها عنها، وأنه كلما سعى لتحقيقها كان ذلك سببا لصلاحه واستقامة حياته وفوزه وفلاحه، وكلما نسى هذه الغاية أو تغافل عنها كلما كان سببا لفساده وشقائه و خسارته.

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة عند مالكية العصر، الخادمي ص٩١٠.

### المطلب الثاني: اشتماله على أهداف إرسال الرسل وإنزال الكتب

أرسل الله الرسل، وأوضح في القرآن المقاصد التي من أجلها أرسلهم.

ومن ذلك: الدعوة إلى عبادة الله واجتناب الطاغوت.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاحْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل/٣٦]. يخبر تعالى أن حجته قامت على جميع الأمم، وأنه ما من أمة متقدمة أو متأخرة إلا وبعث الله فيها رسولاً وكلهم متفقون على دعوة واحدة ودين واحد، وهو عبادة الله وحده لا شريك له (١). قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء/٢٥]

ولما كانت الدعوة إلى العبودية هي وظيفتهم عليهم الصلاة والسلام، فما فتئوا يرددونها لأقوامهم: ﴿يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف/٥٥] فكانت هذه دعوة نوح، قال تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف/٥٥] وكذلك دعوة هود، قال تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الأعراف/٥٥] صلى الله عليهم وسلم أجمعين.

#### ومن ذلك: الدعوة إلى التقوى.

قال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ الْمُرْسَلِينَ (١٠٥) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٠٦) إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٠٨) فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ (١٠٨)﴾ [الشعراء/١٠٥-١٠٨]. وقال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٢٤) إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٢٥) فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ (١٢٦)﴾ [الشعراء/٢٥ - ١٢٧]. وقال لهم صالح، ولوط، وشعيب عليهم السلام مثل ذلك.

#### ومن ذلك: البشارة والنذارة.

قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأُنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ [البقرة/٢١٣]. وقال تعالى: ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ [النساء/٥٦]. وقال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ [النساء/٥٦]. وقال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الأنعام/٨٤] يذكر تعالى، زبدة

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٤٤٠)

ما أرسل به المرسلين؛ أنه البشارة والنذارة، وذلك مستلزم لبيان المُبَشَّر والمُبَشَّر به، والأعمال التي إذا عملها العبد، حصلت له البشارة. والمُنذَر والمُنذَر به، والأعمال التي من عملها، حقت عليه النذارة (١)

وخص القرآن المقاصد من إرسال الرسول محمد صلى الله عليه وسلم بالبيان.

ومن ذلك: أن المقصد من إرساله صلى الله عليه وسلم: تلاوة الآيات، والتزكية، وتعليم الكتاب والحكمة، وتعليم مالا نعلم.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَلَيْحِمْمَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [آل عمران/١٦٤]. قوله: ﴿ يَتِلُو عليهِم آياته ﴾ أي: يعلمهم ألفاظها ومعانيها. ﴿ ويزكيهم ﴾ من الشرك، والمعاصي، والرذائل، وسائر مساوئ الأخلاق. و ﴿ يعلمهم الكتاب ﴾ إما جنس الكتاب الذي هو القرآن، فيكون قوله: ﴿ يتلو عليهم آياته ﴾ المراد به الآيات الكونية، أو المراد بالكتاب -هنا- الكتابة، فيكون قد امتن عليهم، بتعليم الكتاب والكتابة، التي هما تدرك العلوم وتحفظ، ﴿ والحكمة ﴾ هي: السنة، التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها، ومعرفة أسرار الشريعة. فجمع لهم بين تعليم الأحكام، وما به تنفذ الأحكام، وما به تنفذ الأحكام، وما به تنفذ الأحكام، وما به تدرك فوائدها وثمراقما، ففاقوا هذه الأمور العظيمة جميع المخلوقين، وكانوا من العلماء الربانيين (٢٠).

### ومن مقاصد إرساله صلى الله عليه وسلم الرحمة بالعالمين.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء/١٠]. جاءت هذه الآية مشتملة على وصف جامع لبعثة محمد صلى الله عليه وسلم ومزيتها على سائر الشرائع مزية تناسب عمومَها ودوامها، وذلك كولها رحمة للعالمين. وصيغت بأبلغ نظم، إذ اشتملت هاته الآية بوجازة ألفاظها على مدح الرسول عليه الصلاة والسلام ومدح مرسله تعالى، ومدح رسالته بأن كانت مظهر رحمة الله تعالى للناس كافة، و بأنها رحمة الله تعالى بخلقه (٤).

## ومن مقاصد إرساله صلى الله عليه وسلم البلاغ.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ اللَّه لرسوله محمد صلى يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّه لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [المائدة/٦٧]هذا أمر من الله لرسوله محمد صلى الله عليه وسلم بأعظم الأوامر وأجلها، وهو التبليغ لما أنزل الله إليه، ويدخل في هذا كل أمر تلقته الأمة

١ تيسير الكريم الرحمن (٢٥٧/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١/٥٥١)

٣ التحرير والتنوير (٩/٩)

٤ التحرير والتنوير (١٦٥/٧)

عنه صلى الله عليه وسلم من العقائد والأعمال والأقوال، والأحكام الشرعية والمطالب الإلهية. فبلغ صلى الله عليه وسلم أكمل تبليغ، ودعا وأنذر، وبشر ويسر، وعلم الجهال الأميين حتى صاروا من العلماء الربانيين، وبلغ بقوله وفعله وكتبه ورسله. فلم يبق خير إلا دل أمته عليه، ولا شر إلا حذرها عنه، وشهد له بالتبليغ أفاضل الأمة من الصحابة، فمن بعدهم من أئمة الدين ورجال المسلمين (١).

وقال تعالى: ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ [المائدة/٩٩] ومن مقاصد إرساله صلى الله عليه وسلم إظهار دين الإسلام على سائر الأديان.

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة/٣٣] قوله: ﴿ بِالْهُدَى ﴾ الذي هو العلم النافع ﴿ وَدِينِ الْحَقِّ ﴾ الذي هو العمل الصالح فكان ما بعث الله به محمداً صلى الله عليه وسلم مشتملاً على بيان الحق من الباطل في أسماء الله وأوصافه وأفعاله، وفي أحكامه وأخباره، والأمر بكل مصلحة نافعة للقلوب، والأرواح والأبدان من إخلاص الدين لله وحده، ومحبة الله وعبادته، والأمر بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، والأعمال الصالحة والآداب النافعة، والنهي عن كل ما يضاد ذلك ويناقضه من الأخلاق والأعمال السيئة المضرة للقلوب والأبدان والدنيا والآخرة. فأرسله الله بالهدى ودين الحق ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ أي: ليعليه على سائر الأديان بالحجة والبرهان، والسيف والسنان، وإن كره المشركون ذلك. أ

ومن مقاصد إرساله صلى الله عليه وسلم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتحليل الطيبات وتحريم الخبائث، ووضع الإصر والأغلال.

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمِّيَّ اللَّمَّيِّ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَلَيْهِمُ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الأعراف/٥٥]

ومن مقاصد إرساله صلى الله عليه وسلم الحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه.

قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء/٥٥]

أ تيسير الكريم الرحمن (٢٣٩/١)
 ٢ تيسير الكريم الرحمن (٣٣٥/١)

#### وأما مقاصد إنزال الكتب ، فمنها:

وقد بين سبحانه المقاصد التي من أجلها أنزل كتابه لرسوله صلى الله عليه وسلم، منها:

أنه هدى للمتقين، قال تعالى: ﴿ الْمُ (١) ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (٢) ﴾ [البقرة/١-٣].

و هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان، قال تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ﴾ [البقرة/٥٨٥].

وأنه يهدي لِلّتِي هِي أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ وَأَنَّ يَهْدِي لِلّتِي هِي أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ اللّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا (٩) وَأَنَّ الّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا (١٠) ﴿ [الإسراء/٩، ١٠].

وأنه رحمة لقوم يؤمنون، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ [الأعراف/٢٥].

وأنه بيان وموعظة للمتقين، قال تعالى: ﴿هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾ [آل عمران/١٣٨] وأنه شفاء لما في الصدور، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [يونس/٥٠].

وأنه مصدقاً لما بين يديه من الكتب، ومهيمناً عليها، قال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْحَقِّ ﴿ المَائِدة / ٤٨].

وأنه بصائر، قال تعالى: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ﴾ [الأنعام/١٠٤]

وأنه منزل بالحق، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ الْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة/١٧٦]. وقال تعالى: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّرًا ﴾ وَنَذِيرًا ﴾ [الإسراء/١٠٥]

وأنه للحكم بين الناس، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلَا تَكُنْ لِلْحَائِنِينَ حَصِيمًا ﴾ [النساء/٥٠٥]

وأنه للتدبر والتذكر، قال تعالى:﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آَيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [ص/٢٩] وأنه لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، قال تعالى: ﴿الر كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ﴾ [إبراهيم/١]

وأنه لبيان ما اختلف فيه، قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ﴾ [النحل/٦٤]

وأنه لتثبيت الذين آمنوا، قال تعالى:﴿قُلْ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ [النحل/٢٠]

وأنه قيماً للبشارة والنذارة، قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عَوْجًا (١) قَيِّمًا لِيُنْذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا (٢) مَا كِثِينَ فِيهِ أَبَدًا (٣) وَيُنْذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا (٤) ﴾ [الكهف/١-٤]

وأنه نور وهداية للصراط المستقيم، قال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ (١٥) يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُحْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى التُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُحْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى التُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (١٦) ﴾ [المائدة/١٥، ١٦]

وأنه للسعادة، قال تعالى: ﴿ طه (١) مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآَنَ لِتَشْقَى (٢) إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَى (٣)﴾ [طه/١-٤]

وأنه للتقوى والذكرى، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا﴾ [طه/١١]

وأنه فرقان، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان/١]

وأنه للذكر، قال تعالى: ﴿لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء/١٠]

#### المطلب الثالث: اشتماله على الكليات الخمس

إن التدين أمر مطلوب من العباد لأن الله خلقهم لعبادته، ولا يستطيعون أن يعبدوه إلا بدينه، وذلك يستلزم أن تكون نفسه محفوظة ليتدين، وعقله محفوظ ليعي هذا الدين ويستطيع أن يقوم بحقه، وكذلك يستلزم بقاء المكلفين ليعبدوا الله وذلك لا يكون إلا بحفظ النسل، وحتى تستقيم حياة المكلف ومصالحه الدينية والدنيوية لابد له من المال.

ولأحل ذلك جاء القرآن الكريم بالمحافظة على هذه الكليات الخمس: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال ؛ ليحقق الإنسان المقصد الأعلى من خلقه وهو عبوديته لله رب العالمين.

والأدلة على المحافظة على هذه الكليات كثيرة جداً في آيات القرآن الكريم، وأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلًا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقَ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرُبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (١٥١) وَلَا تَقْرُبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأُوفُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (٢٥١) وأَنَ هَذَا قُرْبُوا مِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ بَهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (١٥٦) وأَلَ اللهُ لَتَشْعُوهُ وَلَا تَتَبْعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ وَلَا اللهُ لَوْلَا السَّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ اللَّهُ لَعَلَّمُ اللهُ لَاللَّا اللَّهُ اللهِ اللهُ وَلَا تَتَبَعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ عَنْ اللهِ لَعَلَّمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذه الكليات لم ينص عليها نصاً صريحاً في القرآن أو السنة، وإنما هي احتهاد من العلماء في النظر الكلي لهذه النصوص، والمقصود بأن هذا احتهاداً لا يعني أن هذه الكليات أمر قد يختلف في محافظة الشريعة عليه، وإنما المقصود أن حصر الكليات المعتبرة في الدين بهذه الخمس أمر وارد فيه الزيادة أو النقصان بحسب نظر كل عالم من العلماء.

يقول الشاطبي: "إن الأصول الكلية التي جاءت الشريعة بحفظها خمسة وهي الدين، والنفس، والعقل، و النسل والمال.

أما الدين: فهو أصل ما دعا إليه القرآن والسنة وما نشأ عنهما، وهو أول ما نزل بمكة.

وأما النفس: فظاهر إنزال حفظها بمكة، كقوله: {وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ} [الأنعام/ ١٥]

وأما العقل: فهو و إن لم يرد تحريم ما يفسده إلا بالمدينة، فقد ورد في المكيات مجملا؛ إذ هو داخل في حرمة النفس كسائر الأعضاء من السمع والبصر وغيرهما، وكذلك منافعهما. فالعقل محفوظ

شرعا في الأصول المكية عما يزيله رأسا كسائر الأعضاء ساعة أو لحظة، ثم يعود كأنه غطي ثم كشف عنه. وأيضا فإن حفظه علة هذا الوجه من المكملات لأن شرب الخمر قد بين الله مثالبها في القرآن.

وأما النسل: فقد ورد في المكي من القرآن بتحريم الزنا، والأمر بحفظ الفروج إلا على الأزواج أو ملك اليمين.

وأما المال: فورد فيه تحريم الظلم، وأكل مال اليتيم، والإسراف، والبغي، ونقص المكيال أو الميزان، والفساد في الأرض، وما درا بهذا المعنى.

وأما العرض الملحق بما فداخل تحت النهي عن إذايات النفوس"(١).

وجاء كل من التشريع المدني والسنة النبوية مفصلين لما أوجز أو مبينين لما أجمل في التشريع المكي، ولم يتجاوز الدعوة إلى الحفاظ على الضروريات الخمس، فهما يعدان كالوسائل المبينة لحفظ هذه المقاصد الكلية (٢).

ولذلك قال الشاطبي: "وإذا نظرنا إلى السنة وجدناها لا تزيد على تقرير هذه الأمور، فالكتاب أتى بها أصولاً يرجع إليها، والسنة أتت بها تفريعاً على الكتاب وبياناً لما فيه منها، فلا تجد في السنة إلا ما هو راجع إلى تلك الأقسام"(٣).

المطلب الرابع: اشتماله على الضروريات والحاجيات والتحسينيات.

جاء القرآن الكريم بحفظ مصالح العباد، وهذه المصالح تتفاوت في قوتها، لذلك اجتهد العلماء في تبيين مراتب هذه المصالح وخلصوا إلى أنها على مراتب: الضروريات، الحاجيات، التحسينيات، ومكمل كل مرتبة منها.

وهذه المراتب تجد المحافظة عليها في نصوص القرآن الكريم. يقول الشاطبي: "فإذا نظرنا إلى رجوع الشريعة إلى كلياتها المعنوية وجدناها قد تضمنها القرآن على الكمال، وهي الضروريات والحاجيات والتحسينيات، ومكمل كل واحد منها، وهذا كله ظاهر"(٤).

ويقول في موضع آخر: "النظر إلى ما دل عليه الكتاب في الجملة وأنه موجود في السنة على الكمال زيادة إلى ما فيها من البيان والشرح، وذلك أن القرآن أتى بالتعريف بمصالح الدارين جلباً لهما،

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٤٦/٣ -٤٤)، إن الأصول الكلية التي جاء بها التشريع المكي بحاجة إلى مزيد من البحث والدراسة.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتغير في فكر الإمام أبي إسحاق الشاطبي، مجدي محمد محمد عاشور، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) الموافقات،الشاطبي (٢٧/٤).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٣٦٨/٣).

والتعريف بمفاسدهما دفعاً لهما، وقد مر أن المصالح لا تعدو ثلاثة أقسام وهي: الضروريات ويلحق بما مكملاتها، والحاجيات ويضاف إليها مكملاتها، والتحسينيات ويليها مكملاتها، ولا زائد على هذه الثلاثة المقررة في كتاب المقاصد. وإذا نظرنا إلى السنة وجدناها لا تزيد على تقرير هذه الأمور، فالكتاب أتى بما أصولاً يرجع إليها، والسنة أتت بما تفريعاً على الكتاب وبياناً لما فيه منها، فلا تجد في السنة إلا ما هو راجع إلى تلك الأقسام"(١).

#### المطلب الخامس: اشتماله على بيان جلب المصالح ودرع المفاسد

فُطر الناس على البحث عن المصالح والسعي في درء المفاسد، ولكنهم متفاوتون في إدراك ذلك، فجاء القرآن ليبين للناس المصالح والمفاسد.

يقول العزبن عبد السلام: "معظم مقاصد القرآن الأمر باكتساب المصالح وأسبابها، والزجر عن اكتساب المفاسد وأسبابها " (٢). ويقول: " الشريعة كلها مصالح إما تدرأ مفاسد أو تجلب مصالح، فإذا سمعت الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ ءَامَنُوا ﴿ فَتَأْمِلُ وصِيته بعد ندائه، فلا تجد إلا خيراً يحثك عليه، أو شراً يزجرك عنه، أو جمعاً بين الحث والزجر، وقد أبان في كتابه ما في بعض الأحكام من المفاسد حثاً على احتناب المفاسد، وما في بعض الأحكام من المصالح حثاً على إتيان المصالح " (٢).

وهداية القرآن لهذه المصالح والمفاسد نبعت من حاجة الإنسان الفقير الضعيف المتصف بصفات الضعف والنقص إلى هداية الرب الغني القوي العليم الخبير إلى هذه المصالح والمفاسد.

والقرآن الكريم جاء بأكمل المصالح بأكمل الشرائع، ودرأ المفاسد بأعظم ما تدرأ به المفاسد، فهو الكتاب الخاتم، وهو نماية الكمال التي بلغته الشرائع، وهو الحجة الباقية إلى قيام الساعة.قال الله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء/٩] يقول الشيخ الأمين: "وبالجملة فالمصالح التي عليها مدار الشرائع ثلاث:

الأولى: درء المفاسد المعروف عند أهل الأصول بالضروريات.

والثانية: حلب المصالح المعروف عند أهل الأصول بالحاجيات.

والثالثة: الجري على مكارم الأخلاق ومحاسن العادات، المعروف عند أهل الأصول بالتحسينيات والتتمات.

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢٧/٤).

<sup>(</sup>۲) قواعد الأحكام (۱/۸).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١١/١).

## وكل هذه المصالح الثلاث هدى فيها القرآن العظيم للطريق التي هي أقوم الطرق وأعدلها "

وأجمع آية للحث على المصالح كلها والزجر عن المفاسد بأسرها قوله تعالى:﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْبِخْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ بِالْعَدْلِ وَالْبِخْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل/٩٠] (٢).

ويعبر القرآن عن أنواع المصالح والمفاسد بألفاظ كلية جامعة، مثل العدل، الإحسان، الخير، البر في جانب المصالح، والشر والفحشاء، والمنكر، والبغي في جانب المفاسد. (٣).

#### والمصلحة قسمان:

#### مصلحة عامة:

وهي مافيه صلاح عموم الأمة أو الجمهور، ولا التفات منه إلى أحوال الأفراد إلا من حيث ألهم أجزاء من مجموع الأمة، وهذا هو معظم ماجاء فيه التشريع القرآني، ومنه معظم فروض الكفايات، كطلب العلم الديني، والجهاد وطلب العلم الذي يكون سبباً في حصول قوة للأمة.

#### و مصلحة خاصة:

وهي ما فيه نفع الآحاد باعتبار صدور الأفعال من آحادهم ليحصل بإصلاحهم صلاح المجتمع المركب منهم، فالالتفات فيه ابتداءاً إلى الأفراد، وأما العموم فحاصل تبعا، وهو بعض ما جاء به التشريع القرآني ومعظم ما جاء في السنة من التشريع. وهذا مثل حفظ المال من السرف بالحجر على السفيه مدة سفهه، فذلك نفع لصاحب المال ليجده عند رشد، أو يجده وارثه من بعده، وليس نفعا للجمهور (٤).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣/٤٤)

<sup>(</sup>٢)قواعد الأحكام، العزبن عبد السلام (١٨٩/٢).

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة عند الإمام العز بن عبد السلام، عمر بن صالح بن عمر.ص١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة، ابن عاشور ص٢٧٩ – ٢٨٠ باختصار.

#### المطلب السادس: اشتماله على المقاصد العامة والخاصة.

يتنوع القرآن في عرضه للمقاصد الشرعية، فتارة يتحدث عن المقاصد العامة التي تدخل في حل الشريعة، وتارة يتحدث عن مقاصد خاصة لبعض الأحكام.

#### فمن المقاصد العامة:

مقصد رفع الضرر والضرار. قال تعالى: ﴿ لَا تُضَارَ ۗ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ [البقرة/٢٣٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ [البقرة/٢٨٢].

ومقصد رفع الحرج. قال تعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة/٦] وقال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج/٧٨].

ومن المقاصد الخاصة لبعض الأحكام الشرعية:

قوله تعالى في الصلاة: ﴿وَأَقِم الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ [العنكبوت/٥٥].

وقوله تعالى في الزكاة:﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [التوبة/١٠٣].

وقوله تعالى في الحج: ﴿وَأَذِّنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ (٢٧) لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ (٢٨)﴾ [الحج/٢٧-٢].

وقوله تعالى في الصيام: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة/١٨٣].

وقوله تعالى في الجهاد:﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُواَنَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ [البقرة/٩٣].

### المطلب السابع: اشتماله على أصول الفضائل، وقواعد التعامل، ومكارم الأخلاق.

فالقرآن يعرف بأصول الفضائل وقواعد التعامل ومكارم الأخلاق، وجاء بها القرآن ليؤكدها من خلال مختلف تشريعاته وأحكامه وعموم آياته (١).

وقد اشتمل القرآن على الأخلاق سواء كانت (أخلاقا ربّانية) وهي التي تجسد الصلة بالله، وتعمق التقوى له مثل: الإخلاص له، والإنابة إليه، والتوكل عليه، والرجاء في رحمته، والخشية من عذابه، والحياء منه، والشكر على نعمائه، والصبر على بلائه، والرضا بقضائه.. أم كانت (أخلاقا إنسانية) لا يتم حسن المعايشة بين الناس إلا بها مثل: الصدق، والأمانة، والسخاء، والشجاعة، والتواضع، والوفاء، والحياء، والعفة، والحلم، والصبر، والعدل، والإحسان، والرحمة، والغيرة على الحرمات، وبر الوالدين، وصلة الأرحام (٢).

#### وقد اتخذ القرآن أساليب مختلفة في بيان هذه الفضائل والأخلاق فمن ذلك:

أن الله وصف عباده الذين يحبهم، ويؤيدهم بمعيته ونصره: بمكارم الأخلاق كما في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الْصَّابِرِينَ﴾ [آل عمران/١٤٦]، ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾ [آل عمران/١٤٦]. وأما من كان على عكس هذه الصفات، فهو محروم من محبة الله تعالى وهدايته كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران/١٤]، ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران/١٤]، ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ [كلَّ مُخْتَال فَحُور﴾ [لقمان/١٨].

واعتبرها ثمرة أساسية للعبادات المفروضة. كما في قوله تعالى في الصلاة: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ وَالْمُنْكَرِ ﴾ [العنكبوت/٥٥] وقوله تعالى في الزكاة: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا﴾ [التوبة/٢٠].

وفي قصص القرآن الكريم بحد عناية الرسل جميعاً بغرس الفضائل، ومحاربة الرذائل في محتمعاهم، إلى حوار الدعوة إلى توحيد الله تبارك وتعالى. فهود عليه السلام ينكر على قومه بطش الجبارين، وعيش المترفين. ولوط عليه السلام ينكر على قومه الشذوذ الجنسي، وابتكارهم الفاحشة التي ما سبقهم بها أحد من العالمين. وشعيب عليه السلام يدعو إلى العدل الاقتصادي، وإصلاح المعاملات، وأن يوفوا الكيل.

<sup>(</sup>١) المقاصد في المذهب المالكي، نور الخادمي ص ٢٢١. باحتصار وتصرف.

<sup>(</sup>٢) كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟، يوسف القرضاوي، ص٥٥.

ووصف الله أنبياءه بأوصاف وفضائل أخلاقية تجعلهم أسوة للناس.فقال عن نوح عليه السلام: ﴿وَإِنْهَ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ [الإسراء/٣]، وعن إبراهيم عليه السلام: ﴿وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ [النجم/٣٧]، وعن يجيى عليه السلام: ﴿وَبَرَّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا ﴾ [مريم/١٤]، ثم قال عن خاتم رسله محمد عليه السلام: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ [القلم/٤] (١).

يقول القرضاوي: "ومن أهم ما عني به القرآن ما يتعلق بــ (فلسفة الأخلاق) أي ببيان أساس الإلزام الخلقي وأهداف الأخلاق في الإسلام وخصائصها، وأنواع الجزاء على السلوك الأخلاقي..وقد بين القرآن أن أساس الإلزام هو أمر الله تعالى ونميه وما شرعه في كتابه...والقرآن لم يلغ دور العقل ولا الحاسة الخلقية..ما عني بباعث العمل أكثر من عنايته بصورة العمل...واعتبر القلب هو محور النجاة والفلاح في الآخرة" (٢).

#### المطلب الثامن: اشتماله على علل وحكم مشروعية الأحكام.

ذكر القرآن صيغا "للعلل والأوصاف المؤثرة والمعاني المعتبرة في الأحكام القدرية والشرعية والجزائية، ليدل بذلك على تعلق الحكم بها أين وجدت، واقتضائها لأحكامها، وعدم تخلفها إلا لمانع يعارض اقتضاءها ويوجب تخلف أثرها عنها "". وهذه الصيغ الواردة في القرآن الكريم عند النظر في دلالتها نجد ألها متفاوتة من حيث قوة الدلالة على التعليل فبعضها أقوى من بعض، وتبعا لذلك اختلفت مناهج العلماء في التقسيمات التي تجمع صيغ التعليل، كما اختلفوا في عد أنواع التعليل تبعا لاختلاف الأنظار، وتنوع الاصطلاح، وتطبيق الضوابط التي وضعوها (أ).

ومن صيغ التعليل في القرآن التعليل بـــ"الباء" تارة، وبـــ"اللام" تارة، وبـــ"أن" تارة، وبكي تارة، وبالفاء المؤذنة بالسببية تارة، وترتيب الحكم على الوصف المقتضي له تارة، وبالا" تارة، وبأن المشددة تارة، وبلعل تارة، وبالمفعول له تارة والأمثلة على ذلك كثيرة كما سبق ذكره (٥٠).

<sup>(</sup>١)انظر: كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟، يوسف القرضاوي ص٦٠-٦١.

<sup>(</sup>٢)كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟، يوسف القرضاوي ص٦١ باختصار.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين، ابن القيم ص٥٦ ا

<sup>(</sup>٤) فكان للأصوليين منهجان في التقسيم هما:

المنهج الأول: تقسيمها إلى دلالة النص ومنه النص القاطع والظاهر، ودلالة الإيماء.

والمنهج الثاني: جعل مسلك التعليل هوالنص وهو قسمان: الصريح، وغير الصريح وهو الإيماء.

انظر: القياس في القرآن الكريم، وليد الحسين ص٧٤٦-٥٤٥.

<sup>(°)</sup> سبق ذکره ص۳۵

وقد "سلك القرآن في شرعية الأحكام مسلكاً بديعاً محكماً لم يفارق في جملته سلوكه في بيان العقائد وقصص الأولين. ولم يكن في تشريعه يسرد الأحكام سردا، بل عللها وبين أسبابها ؟ غير أنه لم يلج الطريقة الملتوية التي ولجها المؤلفون فيما بعد. فالقارئ لا يجد في تعليله كلمة نابية، لبست ثوب الاصطلاح المصنوع في العصور المتأخرة، فتراه ينتقل في تلاوته من بيان آية من آيات الكون، إلى تشريع حكم من الأحكام، لا يلمس فرقا إلا ما تدعو إليه الحاجة من بسط الكلام لفهم السامع، كما يرى ذلك الفرق واضحاً بين كلام الأدباء وتعبيرات الفقهاء. ولم يسر في تعليله سيرة واحدة، حتى تسأم منها النفوس، وتملها الأسماع: بل غاير ونوع، وفصل وأجمل.

فتراه مرة يذكر وصفا مرتبا عليه حكما، فيفهم السامع أن هذا الحكم يدور مع ذلك الوصف أينما وحد: ﴿الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور/٢]. وأخرى يذكر مع الحكم سببه مقرونا بحرف السببية مقدما أو مؤخرا: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا﴾ [الحج/٣٩]. وطورا يأمر بشئ ويردفه بوصفه بأنه أطهر وأزكى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَى لَهُمْ ﴾ [النور/٣٠]. وحينا يذكر الحكم معللا إياه بحرف من حروف التعليل وهنا تكثر الأنواع، وتتعدد المثل: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنْكُمْ ﴾ [الخشر/٧] " (١٠).

## ولورود التعليل في القرآن حِكماً منها:

أولا: بيان أن الله تعالى حكيم، ولا يشرع من الأحكام إلا ما فيه مصلحة للعباد.

ثانيا: ارتباط الحكم بالعلة، ودورانه معها، ووجوده بوجودها، وزواله بزوالها.

ثالثا: بيان الحكمة من تشريع الأحكام، وذلك أدعى إلى القبول، وأقرب إلى الانقياد، وأوقع في النفس.

رابعا: الدلالة على مقاصد الشريعة الإسلامية العظيمة، وبيان عظم الشريعة وشمولها.

**خامسا**: إلحاق ماوجد فيه معنى المنصوص عليه من الأحكام بالمنصوص منها في الحكم (٢).

١ تعليل الأحكام، شلبي ص١٤ - ٥ ١.

٢ القياس في القرآن الكريم والسنة النبوية، وليد الحسين ص٣٤٢.

#### المطلب التاسع: اشتماله على القواعد الشرعية التي تتضمن الأسرار

ومن القرآن تستفاد القواعد الشرعية الجليلة التي تنطوي على أسرار شتى من أسرار التشريع وأغراضه إذ إن القرآن الكريم أصل تلك القواعد وأساسها الأول، ولقد كان لهذا التأصيل في القرآن الأثر البالغ في قيام القواعد وكيان المقاصد وثراء الفروع والأحكام (١).

فقوله تعالى: ﴿فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّه غَفُورٌ رَحِيمٌ المنتخنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّصِبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِاللَّمْ فَلَا تَحْشَوْهُمْ وَاحْشَوْنِ الْيُومَ أَكُمَ لُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ فَلَا تَحْشَوْهُمْ وَاحْشَوْنِ الْيُومَ أَكُمَ لَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ وَالْمُوورات.

وقوله تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهمَا﴾ [البقرة/٢١٩] أصل لقاعدة: درء المفاسد أولى من جلب المصالح.

وقوله تعالى: ﴿فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٧٣]أصل لقاعدة: الضرورة تقدر بقدرها.

#### خلاصة القول في هذا المبحث:

إنه قد ذكر في بعض آيات القرآن مقاصد شرعية كثيرة وبعضها مرتب على بعض، بعضها مقصود قصدا أصليا، وأخرى مقصودة بالتبع، وبعضها مقيدة في السنة..إلى غير ذلك، وهذا يحتاج إلى أمور:

أ- جمع مقاصد الحكم الواحد في القرآن.

ب- المعرفة بدرجات ورتب المقاصد.

ج- ضم مقاصد السنة إلى مقاصد القرآن.

#### ووجه الحاجة إلى ذلك:

أما في الأمر الأول: فإن في جمع مقصد الحكم الواحد فائدة وهي تحقيق ذلك الحكم على أفضل الوجوه كما أراده الله سبحانه بشرعه.

١ انظر: المقاصد في المذهب المالكي، الخادمي ص٢٢٠.

وأما في الأمر الثاني: فإن المعرفة برتب المقاصد يجعل المكلف يعنى بما كان أهم منها بقدر استطاعته، وإذا علم المقصد الأصلي من التابع فإنه يسعى في تحقيق الأصلي وبه يستقيم فهم النصوص القرآنية والعمل بها.

وأما الأمر الثالث: فإن علم المقاصد المطلوب هنا هو العلم بمقاصد الكتاب والسنة، والسنة مفسرة للقرآن، ومؤكدة له، ومنشئة لأحكام ليست في القرآن. فإذا نظر الناظر في القرآن و لم يكن على دراية بمقاصد الشريعة كاملة كتابا وسنة حصل الخلل في فهمه من هذا الباب حيث أهمل مقاصد نصوص أحرى مبينة أو مستقلة.

وبهذا تظهر الصلة الوثيقة بين المقاصد والقرآن والتلازم في الفهم والعمل(١).

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة، اليوبي، ص٩٩٠-٤٩١.

## المبحث الثاني مقاصد القرآن الكريم

#### المطلب الأول: التعبير عن المقصد بالحكمة في القرآن الكريم

إنه لمن المطلوب البحث عن اللفظ المعبر عن المقاصد في القرآن، لأن لفظ " المقاصد " لم يرد في القرآن ليعبر عنها كما هو مصطلح عليه، وإنما استخدمت كلمة قصد في القرآن لمختلف استعمالاتها اللغوية.

واللفظ الذي يقرب من المقاصد هو لفظ الحكمة، وقد أتى في القرآن لمعان مختلفة على حسب السياق الذي ورد فيها، ومن ذلك: المعرفة بالقرآن ناسخه ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه ومقدمه ومؤخره وحلاله وحرامه، والفقه في القرآن، والإصابة في القول والفعل، والعلم بالدين، والعقل في الدين، والمعرفة بالدين والفقه فيه والاتباع له، والفهم، والخشية، والنبوة ، والسنة. الم

### والذي يهم هنا ذكر بعض عبارات العلماء التي تفسر الحكمة في الآيات بالمقاصد، منها:

قوله تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزكِيكُمْ ويُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴿ [البقرة:١٥١]. يقول السعدي: "﴿وَالْحِكْمَةَ ﴾ قيل: هي السنة، وقيل: الحكمة، معرفة أسرار الشريعة والفقه فيها، وتنزيل الأمور منازلها ؛ فيكون – على هذا – تعليم السنة داخلا في تعليم الكتاب، لأن السنة، تبين القرآن وتفسره، وتعبر عنه ". واعتبر الألوسي المعنى: تعليم الكتاب وتفهيم ما انطوى عليه من الحكمة الإلهية، والأسرار الربانية ".

وقوله تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ [البقرة: ٢٣١] يقول السعدي: "﴿ الكَتَابِ وَالْحِكْمَةِ ﴾ أي: السنة، وقيل: المراد بالحكمة أسرار الشريعة، فالكتاب فيه الحُكم، والحكمة فيه الي اين حكمة الله في أوامره ونواهيه، وكلا المعنيين صحيح، ولهذا قال ﴿ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ أي: بما أنزل عليكم، وهذا مما يقوي أن المراد بالحكمة أسرار الشريعة، لأن الموعظة ببيان الحكم والحكمة، والترغيب أو الترهيب، فالحكم به يزول الجهل، والحكمة مع الترهيب يوجب الرهبة " أما ابن يزول الجهل، والحكمة مع الترهيب يوجب الرهبة " أما ابن

١ انظر: حامع البيان، الطبري (٥/٦٧٥-٢٧٩)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٧٤/١)

٣ انظر: روح المعاني، الألوسي (٢/٢١٤)

ع تيسير الكريم الرحمن (١٠٣/١)باختصار.

عاشور فيقول:" الحكمة: العلم المستفاد من الشريعة، وهو العبرة بأحوال الأمم الماضية وإدراك مصالح الدين، وأسرار الشريعة. ومعنى إنزال الحكمة أنما كانت حاصلة من آيات القرآن، ومن الإيماء إلى العلل، ومما يحصل أثناء ممارسة الدين وكل ذلك منزل من الله تعالى بالوحي إلى الرسول صلى الله عليه وسلم"(١).

وقوله تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. يقول السعدي: "لما أمر تعالى بهذه الأوامر العظيمة المشتملة على الأسرار والحكم وكان ذلك لا يحصل لكل أحد، بل لمن من عليه وآتاه الله الحكمة، وهي العلم النافع والعمل الصالح ومعرفة أسرار الشرائع وحكمها، وإن من آتاه الله الحكمة فقد آتاه خيرا كثيرا وأي خير أعظم من خير فيه سعادة الدارين والنجاة من شقاوتهما! "(٢).

وقوله تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ ﴾ [آل عمران: ٤٨] يقول السعدي: "والمراد بالحكمة معرفة أسرار الشرع، ووضع الأشياء مواضعها، فيكون ذلك امتنانا على عيسى عليه السلام بتعليمه الكتاب والعلم والحكمة، وهذا هو الكمال للإنسان في نفسه "(٣).

وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُوكَيِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ [آل عمران:١٦٤]. يقول السعدي: "﴿ والحكمة ﴾ هي: السنة، التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها، ومعرفة أسرار الشريعة. فجمع لهم بين تعليم الأحكام، وما به تنفذ الأحكام، وما به تدرك فوائدها وثمراقها، ففاقوا هذه الأمور العظيمة جميع المخلوقين، وكانوا من العلماء الربانيين " (٤). يقول الرازي: " الحكمة: إشارة إلى محاسن الشريعة وأسرارها وعللها ومنافعها (٥).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْء وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ وَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [ النساء: ١٦] يقول السعدي: " والحكمة: إما السُّنَّة التي قد قال فيها بعض السلف: إن السُّنَّة تنزل عليه كما ينزل القرآن. وإما معرفة أسرار الشريعة الزائدة على معرفة أحكامها، وتنزيل الأشياء منازلها وترتيب كل شيء بحسبه "(٦).

١ التحرير والتنوير (١/٥٧٤)باختصار

٢ تيسير الكريم الرحمن (١١٥/١)

٣ المرجع السابق (١٣١/١)

٤ المرجع السابق (١/٥٥/١)

٥ تفسير الرازي (٤/٩٥٤)

٦ تيسير الكريم الرحمن (٢٠٠/١)

وقوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدُتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْقُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ ﴾ [المائدة: ١١٠] يقول السعدي: " والحكمة هي معرفة أسرار الشرع وفوائده وحكمه وحسن الدعوة والتعليم ومراعاة ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي "(١).

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ وَلا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتُلْقَى فِي حَهَنَّمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ [الإسراء: ٣٩]. يقول السعدي: "﴿ ذَلِكَ ﴾ الذي بيناه ووضحناه من هذه الأحكام الجليلة، ﴿ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ ﴾ فإن الحكمة الأمر بمحاسن الأعمال ومكارم الأخلاق والنهى عن أراذل الأخلاق وأسوأ الأعمال "(٢).

وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ لِلّهِ وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ [لقمان: ١٦] يخبر تعالى عن امتنانه على عبده الفاضل لقمان، بالحكمة، وهي العلم بالحق على وجهه وحكمته، فهي العلم بالأحكام، ومعرفة ما فيها من الأسرار والإحكام، فقد يكون الإنسان عالما، ولا يكون حكيما (٣).

وبعد إيراد هذه النقولات والتي تبين تفسير بعض العلماء للحكمة بالمقاصد، يلاحظ أن لفظ "الحكمة" قد يعبر عن المقاصد في القرآن، وأن السعدي وابن عاشور كثيرا ما يفسران الحكمة بالمقاصد، أما ابن كثير فإنه يفسر الحكمة بالسنة في أكثر المواضع، وأما الطبري فقد اعتبر أن الحكمة هي الإصابة في القول والفعل في أكثر من موضع.

وعلى كل حال وإن اختلفوا في تفسيرهم للحكمة، فإن لفظ الحكمة هو ما استخدمه القرآن في التعبير عن السنة، أو وصف القرآن وفقهه وفهمه، فهذا يدل على أن القرآن والسنة قد اشتملا على الحكمة كلها، وأن كل ما يشتملان عليه فهو حكمة.

#### و خلاصة القول:

إن مصطلح الحكمة قرآني الأصل، وأسبق في الظهور والدلالة على أسرارالأحكام من المقاصد (٤).

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٨١)

٢ المرجع السابق (١/٨٥٤)

٣ المرجع السابق (١/٦٤٨)

٤ المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم حامدي ص٤.

#### المطلب الثاني: أقسام مقاصد القرآن

قسم القرضاوي مقاصد القرآن فقال:" لقد دعا القرآن الكريم إلى كثير من المبادئ والمقاصد التي لا تصلح الإنسانية بغيرها ونجتزئ هنا بسبعة منها مما أكده القرآن وكرره، وعنى به أشد العناية:

- ١. تصحيح العقائد والتصورات للألوهية والرسالة والجزاء.
- ٢. تقرير كرامة الإنسان وحقوقه، وخصوصا الضعفاء من الناس.
  - ٣. توجيه البشر إلى حسن عبادة الله تعالى وتقواه.
    - ٤. الدعوة إلى تزكية النفس البشرية.
    - ٥. تكوين الأسرة الصالحة وإنصاف المرأة.
      - ٦. بناء الأمة الشهيدة على البشرية.
      - ٧. الدعوة إلى عالم إنساني متعاون(١).

#### وقسمها محمد رشيد رضا فجعلها:

- ١. الإصلاح لأركان الدين الثلاث: الإيمان بالله والإيمان بعقيدة البعث والجزاء والعمل الصالح.
  - ٢. تصحيح عقائد البشر في الرسل.
  - ٣. بيان أن الإسلام دين الفطرة والعقل والفكر والعلم والحكمة والبرهان والحجة والضمير والوجدان والحرية والاستقلال.
    - ٤. الإصلاح الاجتماعي الإنساني والسياسي.
    - ٥. تقرير مزايا الإسلام العامة في التكاليف الشخصية الواجبة والمحصورة.
      - ٦. بيان حكم الإسلام السياسي الدولي.
        - ٧. الإرشاد إلى الإصلاح المالي.
      - ٨. إصلاح نظام الحرب ودفع مفاسدها.
      - ٩. إعطاء النساء جميع الحقوق الإنسانية والدينية والمدنية.
        - · ١. هداية الإسلام في تحرير الرقيق<sup>(٢)</sup>.

٢ تفسير المنار ٢٠٦/١١؛ الوحي المحمدي ص١٨٥،١٨٦،١٨٥ باختصار.

١ كيف نتعامل مع القرآن العظيم، يوسف القرضاوي ص٧٣.

وأما تقسيم شلتوت لمقاصد القرآن، فقد قال: "إن مقاصد القرآن تدور حول نواح ثلاث: ناحية العقيدة، وناحية الأخلاق، وناحية الأحكام (١).

#### وقسمها ابن عاشور فجعلها:

- ١. إصلاح الاعتقاد.
- ٢. تمذيب الأخلاق.
- ٣. التشريع: وهو للأحكام حاصة وعامة.
  - ٤. سياسة الأمة.
- ٥. القصص وأخبار الأمم السالفة للتأسى بصلاح أحوالهم.
- ٦. التعليم بما يناسب حالة عصر المخاطبين، وما يؤهلهم لتلقي الشريعة ونشرها.
  - ٧. المواعظ والإنذار والتبشير.
    - الإعجاز بالقرآن (٢).

#### وقد يسوغ تقسيمها إلى:

- ١. إصلاح العلاقة مع الله بالإسلام والإيمان والإحسان
- ٢. إصلاح العلاقة مع النفس ومنه إصلاح العقل والقلب والجسد والعمل
  - ٣. إصلاح العلاقة مع الناس

أ-إصلاح العلاقة مع الأسرة

ب-إصلاح العلاقة مع الأقارب

ج-إصلاح العلاقة مع المسلمين

د-إصلاح العلاقة الحكام

ذ-إصلاح العلاقة مع غير المسلمين

٤. إصلاح العلاقة مع العالم

أ-إصلاح العلاقة مع غير الإنسان من الملائكة والجن والحيوان

ب-إصلاح العلاقة مع الكون

<sup>(</sup>١) إلى القرآن الكريم، ص٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١/١٤،٠٤٠.

#### المطلب الثالث: خصائص حكم ومقاصد القرآن:

#### خصائص حكم ومقاصد القرآن:

1- الربانية:إن الحكمة القرآنية تنفرد عن أنواع الحكم بكونما وحيا من الله تعالى، أوحى به إلى نبيه صلى الله عليه وسلم فتعلمه، وعلمه للناس. قال تعالى بعد أن ذكر بحموعة من التعاليم الحكيمة: ﴿ ذَلِكُ مِنَ الْحِكْمَةِ ﴾ [الإسراء/٣٩] أي أن هذا جزء من علم الحكمة الموحى به إليك (۱). وقد وصف الله تعالى كتابه بأنه حكيم في آيات كثيرة، لاشتماله على الحكمة قال تعالى: ﴿ الر تَلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ [يونس/١] أي: ذي الحكمة لاشتماله على الحكمة والحق والحقائق العالية (۲). ومعنى الآية الأولى أن الله تعالى أنزل الحكمة وحيا على نبيه عليه الصلاة والسلام، بلسان عربي مبين، فاختار لها أفضل اللغات وأجملها وأسهلها، فحصل للقرآن كمالان: كمال من جهة معانيه ومقاصده، وهو كونه حكما، وكمال من جهة ألفاظه العربية المعبرة عن هذه الحكمة، وهذه المزية لم يبلغها كتاب قبله ؟ لأن الحكمة أشرف المعقولات فناسب أن يكون تعليمها وتبليغها للناس بأشرف لغة وأحسنها بيانا و دلالة على الحكمة (۱).

٣-المعقولية: وهذا يعني أن الحكمة القرآنية قابلة للفهم والاستنباط،القرآن مليء بالآيات الآمرة بالنظر والتعرف على أسرار ومقاصد التشريع، كما شدد النكير على المقلدين الذين أهملوا طرق البرهان والاستدلال مكتفين بما ورثوه عن آبائهم وأسلافهم. ومن ذلك قوله تعالى عقيب بيان أحكام الخمر والميسر والإنفاق العام ﴿كَذَلِكَ يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴿ [البقرة: ٢١٩]" (٤).

**٣-الجامعية:** ومن خصائص حكمة القرآن، كونها جامعة لقضايا الألوهية والكون والإنسان، وجامعة للقضايا العقلية والروحية والمادية، وجامعة لمصالح الدنيا والآخرة، وجامعة لمصالح الفرد والمجتمع والعالم..فلم تهمل جانبا من جوانب الإصلاح إلا دلت عليه وأرشدت إليه بإجمال حينا وبتفصيل حينا آخر (°).

<sup>(</sup>١) المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم الحامدي ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٨٢/٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٠/٥٤).

<sup>(</sup>٤)المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم الحامدي ص٥٠.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق، ص٥٧.

# الفصل الثاني علاقة المقاصد الشرعية بالقرآن الكريم.

المبحث الأول : أهمية فهم المقاصد في فهم القرآن وتفسيره

المبحث الثاني : المقاصد عند المفسرين

المطلب الأول : تفسير ابن كثير المطلب الثاني : تفسير ابن عاشور المطلب الثالث : تفسير السعدي

#### تمهيد

إن الحديث عن القرآن ومقاصده يقودنا إلى الحديث عن تفسيره، لأن التفسير يعد من ألصق العلوم بالقرآن، إذ هو الذي يكشف عن معانيه ويبينه، ورغم أن المقاصد الشرعية في الغالب ما يتحدث عن علاقتها في أصول الفقه، لكننا هنا بحاجة إلى الحديث عن علاقة المقاصد بالتفسير.

فالمفسر للقرآن بحاجة إلى المقاصد لأن النظر إلى الجزئيات بحاجة إلى الكليات، واستنباط معاني الآيات بحاجة إلى من يستحضر المقاصد العاليات.

وكذلك فإن من أراد إدراك مقاصد القرآن لابد له من الرجوع إلى كتب التفسير لأن منها يعرف أقوال الصحابة في التفسير، وأسباب النزول، وقد يشير المفسر إلى ما في الآيات من الحكم والمقاصد، فمن كتب التفسير تعرف دلالات الألفاظ، ومعنى الأوامر والنواهي، والتعبيرات المختلفة التي تدل على المقاصد.

وفي ما يلي بيان أهمية فهم المقاصد في تفسير القرآن:

المبحث الأول: أهمية فهم المقاصد في فهم القرآن وتفسيره: تظهر أهمية فهم المقاصد من وجوه:

الأول:

إبراز محاسن القرآن، وما فيه من المصالح والمنافع العائدة على المكلفين، فالكثير من نصوصه تضمنت هذه المصالح تصريحا أو تلميحا، وفي ذلك حدمة للقرآن الحكيم، ودعوة إلى زيادة الإقبال عليه، والاستمساك بحبله، وتيسير فهمه؛ لأن معرفة فوائده ومنافعه من أكبر الدواعي لتلاوته وحفظه والعمل به.

وكذلك فإن دعوة القرآن لتدبر آياته لا تقتصر على مجرد التلاوة الظاهرة، أو معرفة الأحكام المنصوصة، بل تتعداها إلى الغوص في معرفة حكمه وأسراره، وهذا من أهم أغراض نزول القرآن، قال تعالى: ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آياتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ الساء ٢٩]، وقال: ﴿أَقَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْر اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء ٨٢] (١).

يقول ابن عاشور:" والتدبّر مشتق من الدُّبر، أي الظَّهر، اشتقّوا من الدُّبر فعلاً، فقالوا: تدبّر إذا نظر في دبر الأمر، أي في غايته أو في عاقبته، وذلك يحتمل معنيين:

أحدهما أن يتأمّلوا دلالة تفاصيل آياته على مقاصده التي أرشد إليها المسلمين، أي تدبّر تفاصيله.

وثانيهما أن يتأمّلوا دلالة جملة القرآن ببلاغته على أنّه من عند الله، وأنّ الذي جاء به صادق. وسياق هذه الآيات يرجّح حمل التدبُّر هنا على المعنى الأول، أي لو تأمّلوا وتدبّروا هدي القرآن لحصل لهم خير عظيم، ولما بَقُوا على فتنتهم التي هي سبب إضمارهم الكفر مع إظهارهم الإسلام. وكلا المعنيين صالح بحالهم، إلاّ أنّ المعنى الأول أشدّ ارتباطاً بما حكى عنهم من أحوالهم "(٢).

وقال الشاطبي: "التدبر إنما يكون لمن التفت إلى المقاصد، وذلك ظاهر في أنهم أعرضوا عن مقاصد القرآن، فلم يحصل لهم التدبر "(٣).

<sup>(</sup>١)المدخل إلى مقاصد القرآن،عبد الكريم حامدي ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٣/١٣٨/٣)

<sup>(</sup>٣) الموافقات، الشاطبي (٣٨٣/٣).

#### الثانى:

إن إدراك المقاصد يعصم المفسر من التأويل الفاسد، والتفسير البعيد عن الحق والصواب.

وقد بين الشاطبي أن من أسباب الانحراف في التفسير عدم الالتفات إلى المقاصد، فقال: " فمن فهم مراد الله تعالى من كلامه لم يتجرأ عليه بالتحايل تبديلا وتغييرا، وكذلك من وقف مع مجرد الظاهر غير ملتفت إلى المقاصد، فإنه يكون قد قصر في فهم مراد الله، وكذا ما ابتدعه المشبهة والمعطلة في آيات الصفات، يعود إلى هذا الخلل في فهم مقاصد القرآن، ومراد الله من خطابه "(1).

وكذلك فإن التجاوزات في تفسير القرآن وتأويله لم تقتصر على الماضي، بل مايزال العبث بنصوصه مستمرا إلى اليوم، بغية التحلل من قيوده وضوابطه، وليس أدل على ذلك من إباحة الزنا والربا وشرب الخمر، ومنع الطلاق وتعدد الزوجات، وتعطيل الحدود، في معظم الدول الإسلامية، التي ينص دستورها على أن الإسلام دين الدولة، وليس هذا إلا ضرب من تأويل القرآن وفق الهوى والمصالح الوهمية، فأبيح الربا بدعوى المصلحة الاقتصادية، والزنا بدعوى الحرية الشخصية، وشرب الخمور بدعوى الترفيه والسياحة، وأبيح العري والاختلاط والخلوة بدعوى تحرير المرأة، وعطلت الحدود لمنافاتها حقوق الإنسان. ولاعاصم من هذه المزالق إلا بفهم القرآن والسنة وفق المقاصد الشرعية.

#### الثالث:

إن المفسر إذا لم يجد النص الدال على معنى الآية من القرآن نفسه، أو من سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، أو أقوال الصحابة رضي الله عنهم، اجتهد في تفسيرها بحسب ما يفهم من لغة العرب التي نزل بما القرآن الكريم. لكن تفسيره للقرآن في هذه الحالة يجب أن يكون مراعيا فيه مقاصد الشارع بحيث لا يسوقه الفهم العربي المجرد إلى الخروج عن مقاصد الشارع (٣)

قال الشاطبي: "فإن القرآن والسنة لما كانا عربيين لم يكن لينظر فيهما إلا عربي، كما أن من لم يعرف مقاصدهما لم يحل له التكلم فيهما ؟ إذ لا يصح له نظر حتى يكون عالما بهما ؟ فإنه إن كان كذلك لم يختلف عليه شيء من الشريعة "(٤).

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٣٩٠/٣)؛ الاعتصام، الشاطبي (٢٤/٢). اللدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم حامدي ص٩٩

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم حامدي ص١٠٢

<sup>(</sup>٣)علم مقاصد الشارع، عبد العزيز بن عبد الرحمن بن علي بن ربيعة ص٢٨٨

<sup>(</sup>٤) الموافقات، الشاطبي (٣١/٣)

#### الرابع:

#### رد المتشابه إلى المحكم.

إن القرآن فيه المحكم والمتشابه، والمتشابه يرد إلى المحكم. يقول تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا الْكِتَابَ مِنْهُ الْبَغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبَيْغَاءَ تَأُويِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عَلْمُ تَأْوِيلَهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [آل عمران/٧].

أما المحكم فهو ما ظهر معناه، وانكشف كشفا يزيل الإشكال، ويرفع الاحتمال، وهو موجود في كلام الله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ فِيهِ الاحتمال كما في قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [البقرة/٢٦٨]، وإنما سمي متشابها ؛لاشتباه معناه على السامع (۱).

ويدل على ذلك: قوله تعالى: ﴿ مِنهُ آياتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتِ ﴾ [آل عمران:٧] فإن أم الشيء: أصله الذي يتفرع عنه، فاقتضى أن المحكم ما كان أصلا بنفسه مستغنيا عن غيره من بيان وقرينة.

والمتشابه: ما يخالف ذلك فيحتاج إلى بيان، يدل عليه ما في سياق الآية ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ وَيُعُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ الْبِتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيَغَاءَ تَأُولِيلِهِ ﴾ [آل عمران/٧]فثبت أنه يحتاج إلى تأويل وبيان (٢٠).

إن المتشابحات تحتاج إلى رد إلى النصوص الأخرى المبينة عند وجودها، أو إلى ما يفهم من نصوص الشريعة الأخرى بمحتمعة، فيحمل اللفظ المحتمل على ما يوافق نصوص الشريعة ومقاصدها، وإذا كان عندنا تفسيران للفظ أحدهما يوافق مقاصد الشريعة، والآخر يخالفها حملناه على ما يوافق مقاصدها، وذلك لدفع التناقض عن نصوص الكتاب<sup>(٣)</sup>.

١ الإحكام، الآمدي (١٤٢/١).

٢ التمهيد، الكلوذاني(٢٧٧/٢) وهذا مارجحه المؤلف بعد ذكره للاختلاف الوارد في معنى المحكم والمتشابه.

٣ مقاصد الشريعة، اليوبي، ص٩٨٩.

#### المبحث الثاني: المقاصد عند المفسرين:

إن مفسر القرآن في حاجة ماسة إلى معرفة حكمة القرآن ومقاصده، ولقد درج المفسرون في غالب مؤلفاتهم على الاقتصار على بيان المعاني اللغوية للألفاظ، وأسباب النزول، وما أثر من تفاسير الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته والتابعين، كما يستنبطون الأحكام الفقهية من النصوص بالاستعانة بقواعد أصول الفقه، وقليلا ما يهتمون بحكمة النص والمقصد من تشريعه.

ومن **التفاسير الحديثة** التي استدركت هذا النقص، تفسير المنار، وتفسير التحرير والتنوير، وتفسير الطلال، وهي من التفاسير الرائدة في هذا الميدان (١). وتتفاوت كتب التفسير في إشاراتها للمقاصد الشرعية. وسأقتصر في هذه اللمحة على ثلاثة تفاسير:

أحدها: تفسير بالمأثور، وهو تفسير القرآن العظيم لابن كثير.

ثانيها: تفسير بالرأي، وهو التحرير والتنوير لابن عاشور.

ثالثها: تفسير يجمع بين المأثور والرأي، وهو تيسير الكريم الرحمن للسعدي. ٢

وسبب اختياري لهذه التفاسير يكمن في أهمية الوقوف على موضوع المقاصد في أنواع التفاسير. وكذلك فإن تفسير ابن كثير يعتمد تفسير الآيات بالآيات أو الأحاديث أو أقوال الصحابة والتابعين وهذا له دور كبير في فهم المقاصد بالطريقة الصحيحة، وكذلك استقراء المقصد في أكثر من موطن.

أما تفسير ابن عاشور فاهتمامه المشهور بالمقاصد يعطي لتفسيره أهمية في بحث المقاصد، وكذلك اهتمامه بالجانب اللغوي يعين على فهم المقصد بصورة صحيحة.

أما تفسير السعدي فقد تميز بإيجازه في تفسير معنى الآية، دون استطراد في المباحث المختلفة مما يساعد على استخراج المقاصد بسهولة ووضوح.

والهدف من الوقوف مع هذه التفاسير في حديثها عن المقاصد هو أن الباحث لمقاصد القرآن لابد له من الرجوع إلى كتب التفسير التي تعينه على استخراج المقاصد بصورة صحيحة.

<sup>(</sup>١) المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم حامدي، ص٩٦.

٢ ولقد اعتمدت على هذه التفاسير في الباب التطبيقي.

## وتفصيل الكلام عن هذه التفاسير فيما يلي:

# المطلب الأول: تفسير ابن كثير

اهتمام ابن كثير بتفسير القرآن بالقرآن وبالسنة وبأقوال الصحابة والتابعين له أثر كبير في معرفة المقاصد على الوجه الصحيح، ففهم السلف الصالح هو الفهم الذي يسير عليه المستخرج للمقاصد ؛ لأن الصحابة عاصروا التنزيل، وشاهدوا الرسول المتخلق بالقرآن، ففهموا مقاصد القرآن ومعانيه، ولذلك فإن تتبع تفاسير الصحابة والتابعين يعين على استخراج مقاصد الرب سبحانه من كلامه.

# يقول ابن كثير: " فإن قال قائل: فما أحسن طرق التفسير؟

فالجواب: إن أصح الطرق في ذلك أن يُفَسَّر القرآن بالقرآن، فما أُحْمِل في مكان فإنه قد فُسِّر في موضع آخر، فإن أعياك ذلك فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن وموضحة له، وإذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السنة، رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة، فإنهم أدرى بذلك، لما شاهدوا من القرائن والأحوال التي اختصوا بها، ولما لهم من الفهم التام، والعلم الصحيح، والعمل الصالح، لا سيما علماؤهم وكبراؤهم، وإذا لم تجد التفسير في القرآن ولا في السنة ولا وجدته عن الصحابة، فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوال التابعين.

فتذكر أقوالهم في الآية فيقع في عباراتهم تباين في الألفاظ، يحسبها من لا علم عنده اختلافًا فيحكيها أقوالا وليس كذلك، فإن منهم من يعبّر عن الشيء بلازمه أو بنظيره، ومنهم من ينص على الشيء بعينه، والكل بمعنى واحد في كثير من الأماكن، فليتفطن اللبيب لذلك"(1).

وكذلك فإن ذكر أسباب النزول في هذا التفسير يصحح مسار استنباط المقاصد وفهمها لأن فهم الخطاب اللغوي وملابسات الخطاب يؤدي إلى الفهم الصحيح للآية والمقاصد منها.

وإن ذكر الآيات والأحاديث التي تفسر الآية له دور في جمع ما يعضد المعنى، وبالتالي يعضد المقصد الشرعى ويقويه ويوضحه.

أما حديث ابن كثير عن المقاصد فهو يأتي ضمنا، ولا يكثر الحديث عن الحكم والمقاصد ولكن طبيعة الآيات التي تتحدث عن المقاصد يوضحها ويبينها بما يبين المقصد.

۱ تفسیر ابن کثیر (۱/۱-۱۰)باختصار.

## المطلب الثاني: تفسير ابن عاشور

اعتناء الشيخ ابن عاشور بالمقاصد وتأليفه عنها أعطى لتفسيره أهمية كبرى في الحديث عن المقاصد وهذه نتيجة طبيعية، لأن اهتمامه بالمقاصد سيظهر في نظره للنصوص، فهو ينطلق في حديثه عن المقاصد المنصوصة بما يوضحها بل ويربطها بالكليات الخمس: حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال، فمثلا تجده بعد نهاية الحديث عن الإنفاق وتحريم الربا في سورة البقرة يستطرد في حديثه عن مقصد حفظ الأموال(۱).

وكذلك نتيجة لاهتماماته باللغة نجده يبين الحروف والصيغ التي تبين المقصد أو العلة. واهتمامه بالمناسبات بين الآيات تجعله ينبه كثيرا على المقاصد من الآيات.

وكذلك فإن اطلاعه ومعاصرته للواقع العملي جعلت من أسلوبه في الحديث عن المقاصد يكتسب الناحية العملية، ويخرج عن كونه حديثا عن المقاصد فحسب إلى كونه تطبيقا لهذا المقصد على الواقع.

وقد كان من أغراض ابن عاشور في تفسيره بيان المقاصد الشرعية، فقد قال في مقدمة الكتاب: " فقد كان أكبر أمنيتي منذ أمد بعيد، تفسير الكتاب المجيد، الجامع لمصالح الدنيا والدين، وموثق شديد العرى من الحق المتين، والحاوي لكليات العلوم ومعاقد استنباطها، والآخذ قوس البلاغة من محل نياطها، طمعا في بيان نكت من العلم وكليات من التشريع، وتفاصيل من مكارم الأخلاق " (٢).

وكان من منهجه في التفسير بيان أغراض السور، فقد قال: " و لم أغادر سورة إلا بينت ما أحيط به من أغراضها لئلا يكون الناظر في تفسير القرآن مقصورا على بيان مفرداته، ومعاني جمله كأنها فقر متفرقة تصرفه عن روعة انسجامه وتحجب عنه روائع جماله "(٣).

١ انظر: التحرير والتنوير (٢٨/٢)

٢ المرجع السابق (١/٥)

٣ المرجع السابق (١/٨)

وعتب على المفسرين انشغاهم عن استخراج كليات التشريع فقال: " أن حق التفسير أن يشتمل على بيان أصول التشريع وكلياته.. ولكن المفسرين ابتدأوا بتقصي معاني القرآن فطفحت عليهم وحسرت دون كثرتما قواهم، فانصرفوا عن الاشتغال بانتزاع كليات التشريع إلا في مواضع قليلة "(١).

ونبه إلى أهمية علم المعاني والبيان في فهم المقاصد (٢).

وقد عد من ضوابط صحة التفسير بالرأي الاستناد إلى مقاصد الشريعة فقال في الجواب عن الشبهة التي نشأت من الآثار المروية في التحذير من تفسير القرآن بالرأي " أن المراد بالرأي هو القول عن مجرد خاطر دون استناد إلى نظر في أدلة العربية ومقاصد الشريعة وتصاريفها، وما لابد منه من معرفة الناسخ والمنسوخ، وسبب النزول، فهذا لامحالة إن أصاب فقد أخطأ في تصوره بلا علم " ".

وقد رسم الميزان الذي توزن به التفاسير وهو معرفة المقاصد التي نزل القرآن لبيالها فقال تحت عنوان – فيما يحق أن يكون غرض المفسر –: "كأني بكم.. تتطلعون إلى الإفصاح عن غاية المفسر من التفسير، وعن معرفة المقاصد التي نزل القرآن لبيالها حتى تستبين لكم غاية المفسرين من التفسير على اختلاف طرائقهم، وحتى تعلموا عند مطالعة التفاسير مقدار ما أوفى به من المقصد، ومقدار ما تجاوزه، ثم ينعطف القول إلى التفرقة بين من يفسر القرآن بما يخرج عن الأغراض منه، وبين من يفصل معانيه تفصيلا "أ.

وذكر المقصد الأعلى من القرآن بقوله: "إن القرآن أنزله الله تعالى كتابا لصلاح أمر الناس كافة رحمة لهم لتبليغهم مراد الله منهم ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل/٨٩] فكان المقصد الأعلى منه صلاح الأحوال الفردية والجماعية، والعمرانية.

فالصلاح الفردي يعتمد تهذيب النفس وتزكيتها، ورأس الأمر فيه صلاح الاعتقاد لأن الاعتقاد مصدر الآداب والتفكير، ثم صلاح السريرة الخاصة، وهي العبادات الظاهرة كالصلاة، والباطنة كالتخلق بترك الحسد والحقد والكبر.

وأما الصلاح الجماعي فيحصل أولا من الصلاح الفردي إذ الأفراد أجزاء المجتمع، ولا يصلح الكل إلا بصلاح أجزائه، ومن شيء زائد على ذلك وهو ضبط تصرف الناس بعضهم مع بعض على

١ المرجع السابق(١٣/١)

۲ التحرير والتنوير (۱۹/۱)

٣ التحرير والتنوير (٣٠/١)

٤ التحرير والتنوير (٣٨/١)

وجه يعصمهم من مزاحمة الشهوات ومواثبة القوى النفسانية. وهذا هو علم المعاملات، ويعبر عنه عند الحكماء بالسياسة المدنية.

وأما الصلاح العمراني فهو أوسع من ذلك إذ هو حفظ نظام العالم الإسلامي وضبط تصرف الجماعات والأقاليم بعضهم مع بعض على وجه يحفظ مصالح الجميع، ورعي المصالح الكلية الإسلامية، وحفظ المصلحة الجامعة عند معارضة المصلحة القاصرة لها، ويسمى هذا بعلم العمران وعلم الاجتماع"\.

وقال:" فمراد الله من كتابه هو بيان تصاريف ما يرجع إلى حفظ مقاصد الدين وقد أودع ذلك في ألفاظ القرآن التي خاطبنا بما خطابا بينا وتعبدنا بمعرفة مراده والاطلاع عليه فقال: ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [ص/٢٩]" .

وقد أوجب على المفسر تعلّم علم مقاصد القرآن فقال: "أليس قد وحب على الآخذ في هذا الفن أن يعلم المقاصد الأصلية التي حاء القرآن لتبيالها فلنلم بها الآن بحسب ما بلغ إليه استقراؤنا وهي ثمانية أمور:

الأول: إصلاح الاعتقاد وتعليم العقد الصحيح.

الثانى: هذيب الأحلاق.

الثالث: التشريع وهو الأحكام حاصة وعامة.

الرابع: سياسة الأمة وهو باب عظيم في القرآن القصد منه صلاح الأمة وحفظ نظامها.

الخامس: القصص وأخبار الأمم السالفة للتأسي بصالح أحوالهم، وللتحذير من مساويهم.

السادس: التعليم بما يناسب حالة عصر المخاطبين، وما يؤهلهم إلى تلقي الشريعة ونشرها وذلك علم الشرائع والأخبار، وكان ذلك مبلغ علم مخالطي العرب من أهل الكتاب. وقد زاد القرآن على ذلك تعليم حكمة ميزان العقول وصحة الاستدلال في أفانين مجادلاته للضالين وفي دعوته إلى النظر.

السابع: المواعظ والإنذار والتحذير والتبشير، وهذا يجمع جميع آيات الوعد والوعيد، وكذلك المحاحة والمحاندين، وهذا باب الترغيب والترهيب.

الثامن: الإعجاز بالقرآن ليكون آية دالة على صدق الرسول "(٣).

١ التحرير والتنوير (٣٨/١)

٢ المصدر السابق (١/٣٨-٣٩)

٣ المصدر السابق(١/٣٩-١٤)

وخلص إلى أن غرض المفسر هو: "بيان ما يصل إليه أو ما يقصده من مراد الله تعالى في كتابه بأتم بيان يحتمله المعنى ولا يأباه اللفظ من كل ما يوضح المراد من مقاصد القرآن، أو ما يتوقف عليه فهمه أكمل فهم، أو يخدم المقصد تفصيلا وتفريعا مع إقامة الحجة على ذلك إن كان به خفاء، أو لتوقع مكابرة من معاند أو جاهل "(١).

وقد وازن بين بحث أسباب النزول وبين كون القرآن نزل هاديا إلى صلاح الأمة فقال: "وأنا عاذر المتقدمين الذين ألفوا في أسباب النزول فاستكثروا منها.....ولكني لا أعذر أساطين المفسرين الذين تلقفوا الروايات الضعيفة فأثبتوها في كتبهم ولم ينبهوا على مراتبها قوة وضعفا، حتى أوهموا كثيرا من الناس أن القرآن لاتنزل آياته إلا لأجل حوادث تدعو إليها، وبئس هذا الوهم فإن القرآن جاء هاديا إلى ما به صلاح الأمة في أصناف الصلاح فلا يتوقف نزوله على حدوث الحوادث الداعية إلى تشريع الأحكام " (٢).

وبين أن كل آية من آيات القرآن ترجع إلى غوض الإصلاح فقال:" إن الغرض الأكبر للقرآن هو إصلاح الأمة بأسرها.فإصلاح كفارها بدعوهم إلى الإيمان ونبذالعبادة الضالة واتباع الإيمان والإسلام، وإصلاح المؤمنين بتقويم أخلاقهم وتثبيتهم على هداهم وإرشادهم إلى طريق النجاح وتزكية نفوسهم ولذلك كانت أغراضه مرتبطة بأحوال المحتمع في مدة الدعوة، فكانت آيات القرآن مستقلا بعضها عن بعض، لأن كل آية منه ترجع إلى غرض الإصلاح والاستدلال عليه، وتكميله وتخليصه من تسرب الضلالات إليه فلم يلزم أن تكون آياته متسلسلة، ولكن حال القرآن كحال الخطيب يتطرق إلى معالجة الأحوال الحاضرة على اختلافها وينتقل من حال إلى حال بالمناسبة ولذلك تكثر في القرآن الجمل المعترضة لأسباب اقتضت نزولها أو بدون ذلك؛ فإن كل جملة تشتمل على حكمة وإرشاد أوتقويم معوج" (٣).

١ التحرير والتنوير (٢/٤١/١)

٢ المصدر السابق(١/٤)

٣ المصدر السابق (١/١٨)

# المطلب الثالث: تفسير السعدي

لقد كان من أهداف السعدي في تفسيره أن يكون المعنى هو المقصود، وهذا الهدف يسر كثيرا استنباط المقاصد من الآيات، إذ إن التركيز على المعنى من الآية يبرز المقصود منها.

يقول السعدي: "ولما من الباري علي وعلى إحواني بالاشتغال بكتابه العزيز بحسب الحال اللائقة بنا أحببت أن أرسم من تفسير كتاب الله ما تيسر، وما من به الله علينا، ليكون تذكرة للمحصلين، وآلة للمستبصرين، ومعونة للسالكين، ولأقيده حوف الضياع، ولم يكن قصدي في ذلك إلا أن يكون المعنى هو المقصود، ولم أشتغل في حل الألفاظ والعقود، للمعنى الذي ذكرت، ولأن المفسرين قد كفوا من بعدهم، فجزاهم الله عن المسلمين حيرا".

وكذلك فإن طريقته هذه جعلت تفسيره للقرآن تفسيرا بما هو مراد منه دون خروج عن المقصود.

يقول السعدي: "قد كثرت تفاسير الأئمة رحمهم الله لكتاب الله، فمن مطول حارج في أكثر بحوثه عن المقصود ومن مقصر يقتصر على حل بعض الألفاظ اللغوية بقطع النظر عن المراد. وكان الذي ينبغي في ذلك، أن يجعل المعنى هو المقصود، واللفظ وسيلة إليه".

وبين المنهج الذي يعين على فهم المراد من القرآن فقال: " ينظر في سياق الكلام، وما سيق لأجله، ويقابل بينه وبين نظيره في موضع آخر ؛ ويعرف أنه سيق لهداية الخلق كلهم عالمهم وجاهلهم، حضريهم وبدويهم، فالنظر لسياق الآيات مع العلم بأحوال الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرته مع أصحابه وأعدائه وقت نزوله، من أعظم مايعين على معرفته وفهم المراد منه، خصوصا إذا انضم إلى ذلك معرفة علوم العربية على احتلاف أنواعها.

فمن وفق إلى ذلك، لم يبق عليه إلا الإقبال على تدبره وتفهمه وكثرة التفكر في ألفاظه ومعانيه ولوازمها، وما تتضمنه، وما تدل عليه منطوقا ومفهوما، فإذا بذل وسعه في ذلك، فالرب أكرم من عبده، فلابد أن يفتح عليه من علومه أمورا لا تدخل تحت كسبه".

ولم يغفل في مقدمته عن بيان اشتمال القرآن على المقاصد فقال في وصفه للقرآن: " ويحصل به العلم واليقين في المطالب العاليات ".وقال: "وأخبر أنه لا ريب فيه ولا شك بوجه من الوجوه، وذلك

١ تيسير الكريم الرحمن ص٢٩-٣٠

لاشتماله على الحق العظيم في أحباره وأوامره، ونواهيه، وأنزله مباركا فيه الخير الكثير، والعلم الغزير، والأسرار البديعة، والمطالب الرفيعة، فكل بركة تنال في الدنيا والآخرة، فسببها الاهتداء به واتباعه"

"وقال تعالى مخبرا عنه: ﴿ كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ حَبِيرٍ ﴾ [هود/١] فبين آياته أكمل تبيين، وأتقنها أي إتقان، وفصلها بتبيين الحق من الباطل والرشد من الضلال، تفصيلا كاشفا للبس، لكونه صادرا من حكيم حبير، فلا يخبر إلا بالصدق والحق واليقين، ولا يأمر إلا بالعدل والإحسان والبر، ولا ينهى إلا عن المضار الدينية والدنيوية (١). فنبه إلى أن الأوامر والنواهي طريق لمعرفة المصالح والمفاسد.

ومن الجميل في تفسيره أنه بين في كثير من المواطن أن المقصود من الحكمة مقاصد الشريعة وأسرارها (٢).

بل وجعل من الرسوخ في العلم الرسوخ في معرفة المقاصد الشرعية وذلك عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخِرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِيهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴿ [آل عمران/٧]

فقال في معنى الرسوخ في العلم: "وهذا قدر زائد على مجرد العلم، فإن الراسخ في العلم يقتضي أن يكون عالما محققا، وعارفا مدققا، قد علمه الله ظاهر العلم وباطنه، فرسخ قدمه في أسرار الشريعة علما وحالا وعملا" (٣).

وكثيرا ما يبين المقصد من الحكم أو الآية وذلك في مواضع متعددة من تفسيره .

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن ص ٢٩

٢ وقد سبق الحديث عن أقواله في ذلك عند الحديث عن لفظ "الحكمة" في القرآن.

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٢٢/١)

٤ وسيأتي في الباب الثالث.

# الفصل الثالث

# ضوابط لفهم المقاصد الشرعية من القرآن الكريم

المبحث الأول : الاستعانة بالله في معرفة المقاصد

المبحث الثاني : التثبت

المبحث الثالث : الحذر من الهوى

المبحث الرابع : فهم المقاصد بلغة العرب

المبحث الخامس : اتباع معهود الأميين

المبحث السادس : معرفة أسباب النزول

المبحث السابع : اتباع فهم السلف

المبحث الثامن : مراعاة اختلاف السلف في التفسير وأنه اختلاف

تنوع غالبا

المبحث التاسع : مراعاة السياق والقرائن

## تمهيد:

إن القرآن هو كلام الله المنزل على رسوله صلى الله عليه وسلم ليبلغه للناس كافة. وكون القرآن معجزة كلامية وليست حسية مشاهدة، فهي تحتاج إلى حسن فهم هذا الكلام بمعرفة صفات المتكلم سبحانه وتعالى، وبمعرفة لغة الكلام، ومعرفة أسلوب المتكلم، ومعرفة أسباب النزول، مع مراعاة سياق الكلام والقرائن المحتفة به.

وكذلك في فهم مقاصد المتكلم سبحانه لابد من ضوابط عامة لفهم المقاصد من القرآن.وهي كما يلي:

# المبحث الأول: الاستعانة بالله في معرفة المقاصد

إن تحقيق المقصد من الخلق وهو العبادة لا يتم بدون استعانة بالله؛ لذلك قال تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَعَقيق المقاصد الأخرى المحققة لهذا المقصد لاتتم بدون استعانة بالله، وافتقار إليه، وسؤاله التوفيق والسداد.

يقول ابن تيمية: "إن النظر المجرد في الدليل دون توافر أسباب الهداية، من ذكر الله واللجوء إليه ودون انتفاء الموانع المعوقة، من وسوسة الشيطان، لا يحصل الفقه الصحيح، ولا معرفة قصد الشارع من أوامره ونواهيه وأخباره، فبذكر العبد لله وبما أخبر عن نفسه سبحانه، يحصل للعبد العلم بأمور عظيمة، لا تنال بمجرد التفكير والتقدير، ولهذا كان كثير من أرباب العبادة والتصوف يأمرون بملازمة الذكر، ويجعلون ذلك هو باب الوصول إلى الحق، وهذا حسن إذا ضموا إليه تدبر القرآن والسنة واتباع ذلك، وكثيرمن أرباب النظر يأمرون بالتفكر والنظر، ويجعلون ذلك هو الطريق إلى معرفة الحق والعلم بمعاني الكتاب والسنة "(١).

وكذلك لابد من بذل الوسع والاجتهاد، وطلب المعونة من الله، فإن التوكل الحق هو اعتماد على الله مع الأحذ بالإسباب وقطع تعلق القلب بها.

<sup>(</sup>١) نقض المنطق، ابن تيمية ص٣٥.

# المبحث الثاني: الالتزام بضوابط التفسير

ومن ذلك: أن يفسر القرآن بالقرآن؛ لأن القرآن يبين بعضه بعضاً، وأن ينظر كذلك لأقوال الرسول صلى الله عليه وسلم؛ لأنه أعرف الخلق بالله وبمعاني كلامه، وأن ينظر لأقوال الصحابة لانهم عاصروا نزول القرآن مع علمهم باللغة، وأن ينظر في تفسير التابعين الذين عاصروا الصحابة (١).

وقد ذكر مناع القطان شروط للمفسر منها:" صحة الاعتقاد، والتجرد عن الهوى، والبدء بتفسير القرآن بالقرآن، ثم السنة، ثم أقوال الصحابة، ثم أقوال التابعين، والعلم باللغة العربية وفروعها، والعلم بأصوال العلوم المتصلة بالقرآن، ودقة الفهم "(٢).

إن فهم المقاصد هو فهم للقرآن، لذلك يشترط في فهمها ما يشترط في فهم القرآن على وجه العموم.

# المبحث الثالث: التثبت

إن المقاصد الشرعية هي كليات يندرج تحتها كثير من الجزئيات، وهذه المقاصد لها أهمية كبرى في مجال الاستنباط والاجتهاد وكذلك في مجال الترجيح، لذلك كان لزاما على من أراد الحديث عن هذه المقاصد التثبت عند إثبات أي مقصد شرعي، لأن الحديث عن أي أمر من أمور الدين بحاجة إلى التثبت، فكيف بالحديث عن مقاصد الرب سبحانه من دينه، فالتثبت فيها مطلوب والقول فيها بغير علم قول على الله بلا علم.

# المبحث الرابع: الحذر من الهوى الموى

إن مقاصد الشريعة لم توضع حسب أهواء الناس، واتباع الهوى في المقاصد له أشكال وصور فقد يثبت من المقاصد ما ليس من المقاصد، وقد يفهم المقصد بعيدا عن مفهومه الصحيح في الشرع، وقد تتخذ وسائل غير شرعية للوصول لمقاصد صحيحة، خاصة أن المقاصد مفاهيم كلية يسهل التلاعب هما واستخدامها لأغراض مختلفة ما لم تضبط.

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة التفسير لابن تيمية ص١٨-٨٧

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن، مناع القطان ص ٣٢٩ -٣٣١

<sup>(</sup>٣) انظر: علم مقاصد الشارع ، عبد العزيز بن ربيعة ص٢٣٩

# المبحث الخامس: فهم المقاصد بلغة العرب.

إن القرآن نزل بلغة العرب. قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف/٢] ، وقال ﴿بلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ [الشعراء/١٩٥]، يقول الشاطبي: " فمن أراد تفهمه فمن جهة لسان العرب يفهم ولا سبيل إلى تطلب فهمه من غير هذه الجهة " (١).

ولابد في تفسير كلام الله سبحانه من النظر إلى استعمالات اللغة العربية، بالإضافة إلى المقصود الشرعي من ذلك، وهذا يتحقق بالنظر إلى المتكلم بالقرآن، والمنزل عليه، وعادته في الخطاب، وهو النبي صلى الله عليه وسلم، والنظر إلى المخاطب به وهم الصحابة رضوان الله عليهم.

ويذكر ابن تيمية أن الخطأ دخل على كثير من الناس في فهم القرآن من جهتين:

١- قوم اعتقدوا معاني ثم أرادوا حمل ألفاظ القرآن عليها، فهم راعوا المعنى الذي رأوه من غير نظر
 إلى ما تستحقه ألفاظ القرآن من الدلالة والبيان.

وهم صنفان: تارة يسلبون لفظ القرآن مادل عليه وأريد به، وتارة يحملونه على ما لم يدل عليه و لم يرد به.

وفي كلا الأمرين قد يكون ما قصدوا نفيه أو إثباته من المعنى باطلا، فيكون خطؤهم في الدليل والمدلول، وقد يكون حقا، فيكون خطؤهم في الدليل لا في المدلول.

٧- وقوم فسروا القرآن بمجرد ما يسوغ أن يريده بكلامه من كان من الناطقين بلغة العرب، من غير نظر إلى المتكلم بالقرآن والمنزل عليه والمخاطب به. فهم راعوا مجرد اللفظ، وما يجوز عندهم أن يريد به العربي، من غير نظر إلى ما يصلح لمتكلم به ولسياق الكلام فنظر الأولين إلى المعنى أسبق، ونظر الآخرين إلى اللفظ أسبق (٢).

وضرورة اللغة العربية في فهم المقاصد من القرآن تكمن في أن كل من أراد معرفة لغة قوم ابتدأ معرفة مفرداته ثم ترقى شيئا فشيئا حتى يفهم تراكيب جمله، ثم يترقى في فهم أساليبه والمقاصد من وراء كلامه. وهكذا من أراد فهم القرآن إذا كان له معرفة بمفردات اللغة وتراكيبها، لا يكون كمن له دربة في أساليب القرآن المختلفة فإنه لا شك سيفهم مقاصد القرآن بصورة أعمق، حاصة أن المقاصد تحتاج إلى نظر كلي شامل للنصوص. فمثلا: قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْرَ ﴾ يفهم منه أن اليسر مقصد شرعي بصورة واضحة. أما قوله تعالى: ﴿ مَا اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢/٢)

<sup>(</sup>۲) الفتاوى، ابن تيمية (۱۳/٥٥-٣٥-٣٥)؛ درء التعارض، ابن تيمية (۱/٣١٦)؛ بيان الدليل، ابن تيمية ص٥٤٥

الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴿ [الحشر/٧] فقوله: ﴿ كَي لَا يَكُونَ دُولَةً بَينَ الْأَغْنِياءِ مِنكُم ﴾ يحتاج إلى إدراك أن (كي) من حروف التعليل، وأن المقصود من قسمة الفيء أن لا يكون المال متداولا بين الأغنياء دون الفقراء، فهذا لابد فيه من فهم أساليب العرب في الكلام، ومعرفة حروف التعليل.

وأهمية الفهم اللغوي للنصوص يظهر حليا عند الأصوليين وذلك من خلال اهتمامهم بمباحث الدلالات التي وسعوا فيها وفصلوا بما لم يأت به أهل اللغة أنفسهم. ومباحث الدلالات لها أهمية كبرى في فهم المقاصد من القرآن، خاصة فيها ما يتعلق بالأوامر والنواهي، والعموم والخصوص،والمحكم والمتشابه، وغيرها من الدلالات.

وكذلك يظهر هذا الاهتمام باللغة عند بعض المفسرين للقرآن. لذلك فإن كتب الأصول، وكتب التفسير لاغني عنها لمن أراد فهم القرآن، بالإضافة إلى كتب اللغة.

ولابد من التنبيه إلى " أن اللغة التي يرجع إليها، ويؤخذ بما هي: اللغة المعروفة في عصر نزول القرآن، والعبرة بما تدل عليه الألفاظ في ذلك العصر، لا بالدلالات الحادثة بعد ذلك، فكثيرا ما تتطور دلالات الألفاظ والجمل والتراكيب بتطور العصور، وتطور المعارف والعلوم، ويتدخل العرف أو الاصطلاح أو غيرهما بإعطاء دلالات حديدة للألفاظ والجمل لم تكن لها في عصر النبوة، فلا يجوز أن نحكم هذه الدلالات الجديدة في فهم القرآن"(١).

# المبحث السادس. اتباع معهود الأميين

يرى الشاطبي أن القرآن نزل بما يفهمه الأميون في زمن نزول القرآن، وأن لا سبيل لفهم القرآن إلا بمقدار ما يفهمه هؤلاء الأميون. وأن العلوم الحديثة التي لا يعلمها العرب الأميون لا مدحل لها في فهم القرآن.

يقول الشاطبي: "هذه الشريعة المباركة أمية لأن أهلها كذلك فهو أحرى على اعتبار المصالح "(٢).

والمقصود بأنها أمية: أي لا تحتاج في فهمها وتعرفها إلى التغلغل في العلوم الكونية والرياضيات وما إلى ذلك<sup>(٣)</sup>.

١ كيف نتعامل مع القرآن العظيم، القرضاوي ص٢٣٢

٢ الموافقات (١٠٩/٢)

٣ تحقيق الموافقات، مشهور آل سلمان (١٠٩/٢)

ويبني على ماقرره من أمية الشريعة: "أن كثيرا من الناس تجاوزوا في الدعوى على القرآن الحد؛ فأضافوا إليه كل علم يذكر للمتقدمين أو المتأخرين من علوم الطبيعيات، والتعاليم والمنطق وعلم الحروف وجميع ما نظر فيه الناظرون من هذه الفنون وأشباهها، وهذا إذا عرضناه على ما تقدم لم يصح، وإلى هذا فإن السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن يليهم كانوا أعرف بالقرآن وبعلومه وما أودع فيه، ولم يبلغنا ألهم تكلموا في شيء من هذا المدعى، سوى ما ثبت فيه من أحكام التكاليف، وأحكام الآخرة، وما يلي ذلك، ولو كان لهم في ذلك خوض ونظر؛ لبلغنا منه ما يدلنا على أصل المسألة، إلا أن ذلك لم يكن؛ فدل على أنه غير موجود عندهم، وذلك دليل على أن القرآن لم يقصد فيه تقرير شيء مما زعموا، نعم تضمن علوما هي من جنس علوم العرب، أو ما ينبني على معهودها مما يتعجب منه أولوا الألباب، ولا تبلغه إدراكات العقول الراجحة دون الاهتداء بأعلامه والاستنارة بنوره، أما أن فيه ما ليس من ذلك؛ فلا " (١).

واستدل الشاطبي على أمية الشريعة بالنصوص التي تصف الشريعة بالأمية كقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ ﴾ [الجمعة/۲]، وقوله تعالى: ﴿ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ ﴾ [الأعراف/٥٥] وكذلك بأن الشريعة إما أن تكون أمية أو لا تكون وأن كولها أمية هي أقرب إلى ما يعهده العرب، وأنه لو لم تكن على ما يعهدون لم يكن ذلك معجزا لهم (٢).

وخلاصة رأي الشاطبي أنه لما كان القرآن خطابا للأميين وهم العرب فإنما يعتمد في مسلك فهمه وإفهامه على مقدرتهم وطاقتهم، وأن الشريعة أمية.

يقول ابن عاشور:" وهو أساس واه لوجوه ستة:

الأول: أن ما بناه عليه يقتضي أن القرآن لم يقصد منه انتقال العرب من حال إلى حال وهوباطل.

الثاني: أن مقاصد القرآن راجعة إلى عموم الدعوة وهي معجزة باقية فلابد أن يكون فيه ما يصلح لأن تتناوله أفهام من يأتي من الناس في عصور انتشار العلوم في الأمة.

الثالث: أن السلف قالوا: إن القرآن لا تنقضي عجائبه يعنون معانيه ولو كان كما قال الشاطبي لانقضت عجائبه بانحصار أنواع معانيه.

الرابع: أن من تمام إعجازه أن يتضمن من المعاني مع إيجاز لفظه ما لم تف به الأسفار المتكاثرة.

١ الموافقات (٢٧/٢ - ١٢٨)

۲ انظر:الموافقات، الشاطبي(۲/۹۰۹ – ۱۱۲).

الخامس: أن مقدار أفهام المخاطبين به ابتداء لا يقضي إلا أن يكون المعنى الأصلي مفهوما لديهم فأما ما زاد على المعاني الأساسية فقد يتهيأ لفهمه أقوام، وتحجب عنه أقوام، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه.

السادس: أن عدم تكلف السلف عليها إن كان فيما ليس راجعا إلى مقاصده فنحن نساعد عليه، وإن كان فيما يرجع إليها فلا نسلم وقوفهم فيها عند ظواهر الآيات بل قد بينوا وفصلوا وفرعوا في علوم عنوا بحا، ولا يمنعنا ذلك أن نقتفي على آثارهم في علوم أخرى راجعة لخدمة المقاصد القرآنية أو لبيان سعة العلوم الإسلامية، أما ما وراء ذلك فإن كان ذكره لإيضاح المعنى فذلك تابع للتفسير أيضا. لأن العلوم العقلية إنما تبحث عن أحوال الأشياء على ما هي عليه، وإن كان فيما زاد على ذلك فذلك ليس من التفسير لكنه تكملة للمباحث العلمية واستطراد في العلم لمناسبة التفسير ليكون متعاطي التفسير أوسع قريحة في العلوم "(١).

والذي يظهر أن لا تعارض بين القولين والرأيين، فالكل متفق عل أن فهم القرآن الكريم والوقوف على مقاصده ومعانيه لا يتوقف على فهم العلوم الحديثة، وهذا لا يمنع أن يكون فيه إشارات ودلالات على معان وعلوم أخر لم يعهدها العرب وقت نزول القرآن.

والذي يهمنا في بحث المقاصد أن بيان المقاصد لايحتاج إلى العلوم الحديثة بشكل إجمالي إلا لمزيد من إيضاح حكم التشريع، وإلا فالمقاصد الشرعية لا تفتقر في بيالها إلى هذه العلوم في كل العصور، اللهم إذا اكتشف شيء من العلوم الذي يفصل ويبين المقصد بما يكون مناسبا لزمن اكتشاف هذه العلوم فهذا مما تختلف فيه الأنظار من مستقل ومستكثر ولابد من وضع موازين تحفظ للقرآن المقاصد من إنزاله.

يقول القرضاوي: "يستطيع العلم بمكتشفاته ومقرراته أن يؤيد كثيرا من الأحكام الشرعية ببيان ما اشتملت عليه من حلب المصالح للناس، ودرء المفاسد عنهم، وبذلك يزداد الذين آمنوا إيمانا، ويضعف حانب المرتابين والمشككين في كمال الشريعة الإسلامية، وصلاحيتها لكل زمان ومكان. يستطيع علم الطب وغيره أن يعطينا صورة واضحة لما تجنيه (أم الخبائث) الخمر على شاربيها ومدمنيها من أضرار حسيمة على الأفراد وعلى الأسر، وعلى المجتمعات، ماديا ومعنويا، وهذا تتبين حكمة الإسلام في تحريم الخمر، ولعن كل من شارك في صنعها أو الاتجار بها أو تقديمها من قريب أو بعيد" (١).

ويقول:" إن العبارة القرآنية أو الجملة القرآنية، قد جعل الله فيها من المرونة والسعة بحيث يفهمها العقل العربي العادي في عصر نزول القرآن، ويجد فيها المسلم ما يشبع فكره ووجدانه معا،

١ التحرير والتنوير، ابن عاشور (١/٤٤ - ٥٥)

٢ كيف نتعامل مع القرآن العظيم ص٣٩٢

بالفهم الفطري السهل الميسر لكل قارئ للقرآن. و لهذا أودع الله الجملة القرآنية من السعة والخصوبة ما يتسع لما يكشف عنه الزمن من حقائق، وما يبلغه العلم من تطور وتقدم، كما نشاهد في عصرنا"(١).

وهذه العلوم قد تكون لغة مناسبة لتثبيت المقاصد من الأحكام لمن كان في زمن اكتشافها، ولكن الحق الذي لا يتنازع فيه أن من كمل إيمانه بحكمة ربه، ودرب نفسه على التسليم لأحكامه، لم تكن حاجته لهذه العلوم ليزداد إيمانه ويقينه بل إن يقينه بحكمة الله سبحانه يجعله عبدا مستسلما خاضعا، وتكون هذه العلوم بالنسبة إليه بمنزلة القنديل الضعيف أمام وهج الشمس في الظهيرة.

# المبحث السابع: معرفة أسباب النزول.

أكثر القرآن نزل للأهداف العامة، ولكن الصحابة رضي الله تعالى عنهم في حياتهم مع الرسول صلى الله عليه وسلم قد شاهدوا أحداث السيرة، وقد يقع بينهم حادث خاص يحتاج إلى بيان شريعة الله فيه، أو يلتبس عليهم أمر فيسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم لمعرفة حكم الإسلام فيه، فيتنزل القرآن لذلك الحادث، أو لهذا السؤال الطارىء، ومثل هذا يعرف بأسباب النزول(٢).

إن معرفة أسباب النزول لم تكن مجرد ولع برصد الحقائق التاريخية التي أحاطت بتشكل النص، بل هدفت إلى فهم النص واستخراج دلالته. كما أن دراسة الأسباب والوقائع تؤدي إلى فهم حكمة التشريع خاصة في آيات الأحكام مما يساعد الفقهاء على نقل الحكم من الواقعة الجزئية أو السبب الخاص، وتعميمه على الوقائع المشابحة (٣).

يقول السيوطي<sup>(٤)</sup>:" زعم زاعم أنه لا طائل تحت هذا الفن-يقصد علم أسباب النزول- لجريانه محرى التاريخ وأخطأ في ذلك بل له فوائد. منها: معرفة وجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم.."(٥).

١ المرجع السابق ص٣٩٧.

٢ مباحث في علوم القرآن،مناع القطان ص٥٧بتصرف يسير.

٣ الخطاب القرآني دراسة في العلاقة بين النص والسياق، حلود العموش ص٨٣.

<sup>عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي الشافعي ، كان أعلم أهل زمانه بعلم الحديث وفنونه رجالاً وغريب ومتناً وسنداً واستنباطاً للأحكام ، وأخبر عن نفسه أنه يحفظ مائتي ألف حديث ، وكان مؤرخاً أديباً بلغ عدد مؤلفاته أكثر من خمسمائة مؤلف منها : " البرهان في علوم القرآن " و " الأشباه والنظائر " في فروع الشافعية في الفقه و " الأشباه والنظائر في العربية " و " جزيل المواهب في اختلاف المذاهب " في اصول الفقه ، توفي سنة ٩١١ه . ( انظر ترجمته في الضوء اللامع ٤٥٥٢ ، شذرات الذهب ٨/٥٥) .</sup> 

٥ الإتقان، السيوطي (٩/١٥).

وأضرب مثالا يوضح أهمية معرفة أسباب النزول في فهم المقصد من الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا﴾ [البقرة/٤٠٤] كان المسلمون يقولون حين خطاهم للرسول صلى الله عليه وسلم عند تعلمهم أمر الدين ﴿راعنا ﴾ أي: راع أحوالنا، فيقصدون بما معنى صحيحا، وكان اليهود يريدون بما معنى فاسدا، فانتهزوا الفرصة، فصاروا يخاطبون الرسول بذلك، ويقصدون المعنى الفاسد، فنهى الله المؤمنين عن هذه الكلمة سدا لهذا الباب، ففيه النهي عن الجائز إذا كان وسيلة للمحرم. ﴿وقولوا انظرنا ﴾ فإنها كافية يحصل بما المقصود من غير محذور (١). فمن خلال فهم سبب نزول النص يتضح لنا المقصد من النهي عن قول راعنا.

# المبحث الثامن: اتباع فهم السلف

إن الله سبحانه أنزل القرآن على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وجعل هذا القرآن هو خُلُقَه صلى الله عليه وسلم، واختار له أصحابه رضوان الله عليهم ليكونوا حملة هذا الدين من بعده، وليبلغوا القرآن والسنة إلى الناس، فهم عاصروا التنزيل، وصاحبوا الرسول صلى الله عليه وسلم.

لذلك فإن" رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المعبر عن كتاب الله وما أراد وما قصد، وأصحابه أعلم بذلك من غيرهم"(٢).

فإن " من كان له اختصاص بالرسول ومزيد علم بأقواله وأفعاله، حصل له من معاني ألفاظه ومقاصده بأفعاله ما لم يحصل لغيره، وأولى الناس بهذه المنزلة هم صحابة النبي صلى الله عليه وسلم، فكان عندهم من العلوم الضرورية بمقاصد الرسول ومقاصد الدين ما لم يكن عند غيرهم (٣).

"لما امتازوا به من مشاهدة أسباب التنزيل وقرائن الأحوال، فرأوا وسمعوا ما لم ير غيرهم و لم يسمع، مع عراقة في اللغة بالسليقة والنشأة، وصفاء في الفهم، وسلامة في الفطرة، وقوة في اليقين "(٤).

لذلك من أراد تفهم القرآن ومعرفة مقاصده فإنه لابد له من الرجوع إلى أقوال الصحابة والتابعين، ليطمئن إلى أن المعنى الذي استخرجه هو معنى صحيح.

١ تيسير الكريم الرحمن ص٦١

<sup>(</sup>۲) الفتاوي، ابن تيمية (۱/۱۹).

<sup>(</sup>٣) درء التعارض، ابن تيمية (١/٥٥١،١٨٥-٩٦).

<sup>(</sup>٤) كيف نتعامل مع القرآن العظيم ص٢٢٩

وقد كان النزاع بين الصحابة في تفسير القرآن قليلا جدا، وهو وإن كان في التابعين أكثر منه في الصحابة فهو قليل بالنسبة إلى من بعدهم (١).

# المبحث التاسع مراعاة اختلاف السلف في التفسير وأنه اختلاف تنوع غالبا.

إن فهم المقاصد من القرآن الكريم يحتاج إلى الرجوع إلى كتب التفسير، وعند الرجوع إلى كتب التفسير سيجد المرء اختلافا حول المعاني، وهذا الاختلاف ينبغي أن يستثمر في فهم المقاصد من أكثر من معنى للآيات، وهذا يثري المقاصد المستخرجة من نصوص القرآن خاصة أن خلاف السلف غالبا مايكون خلاف تنوع.

يقول ابن تيمية: " الخلاف بين السلف في التفسير قليل وخلافهم في الأحكام أكثر من خلافهم في التفسير، وغالب ما يصح عنهم من الخلاف يرجع إلى اختلاف التنوع لا التضاد"(٢).

وذلك صنفان: تارة لتنوع الأسماء والصفات، وتارة لذكر بعض أنواع المسمى وأقسامه، كالتمثيلات:وهما الغالب في تفسير سلف الأمة، الذي يظن أنه مختلف" (٣).

"وجمع عبارات السلف في مثل هذا نافع جدا، فإن مجموع عباراتهم أدل على المقصود من عبارة أو عبارتين، وعلى هذا فلابد من اختلاف محقق بينهم، كما يوجد مثل ذلك في الأحكام"(3).

# المبحث العاشر :مراعاة السياق والقرائن

إن فهم جزء من الكلام دون فهم بقيته يعد نقصا، فكيف بكلام الله سبحانه وتعالى، إذ لابد من فهم الكلام ضمن السياق الذي جيء فيه، وكذلك هناك قرائن تحتف بالكلام تعين على استيعابه وحسن فهمه.

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٤١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص٦٦.

من أجل ذلك نقل الصحابة السياق والقرائن، والتي نقلها عنهم التابعون وتابعوهم فصدور الكلام في حال ومقام يختلف عن سياق الآخر، والكلام في حال ومقام يختلف عن سياق الآخر، والقرائن التي تحف بالكلام لها أثر واضح في فهم مراد المتكلم من كلامه "(١).

# وسياق الخطاب، نوعان:

النوع الأول: السياق اللغوي.

أي الجمل السابقة واللاحقة لنص الخطاب المراد معرفة المقصد منه، فلا يمكن أخذ النص القرآني أو النبوي مبتورا عن النصوص الأخرى، سواء النصوص الواردة في السياق اللغوي بمعناه الخاص أي السابق واللاحق له، أو السياق اللغوي، بمعناه العام، أي النصوص الأخرى التي لها علاقة بمذا النص مع ورودها في مواضع وأزمنة مختلفة عما ورد فيه ذلك النص المراد فهمه، إما لكونها مبينة له، أو مكملة لمعناه، أو مخصصة لعمومه، أو مقيدة لإطلاقه.

# النوع الثاني: السياق الاحتماعي.

ويدخل فيه أسباب النزول، وأسباب ورود الحديث، والظروف النفسية والاجتماعية السائدة وقت ورود النص الشرعي.

فلا شك أن معرفة القرائن الحالية والمقالية مهم في إزالة الاحتمالات التي تعرض للسامع في مقصود المتكلم من خطابه، وكلما كان استحضار القرائن التي حفت بالكلام أشمل، كان فهم مراد المتكلم من كلامه أدق وبالعكس، ولذا نجد أن الكلام مشافهة به أوضح دلالة على مراد المتحدث من الكلام الذي بلغه عنه مبلغ أو نقل عنه كتابة (٢).

۲ طرق الكشف، نعمان جغيم ص۸۲ وما بعدها.

١ يراجع: مقاصد الشريعة الإسلامية تأصيلا وتفعيلا، محمد بكر إسماعيل ص١٦٧-١٦٨.

# الباب الثالث

# مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة

# ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: المقاصد في سورة الفاتحة

الفصل الثاني: المقاصد في سورة البقرة

#### تمهيد

الحديث عن المقاصد الشرعية أصبح ضرورة ملحة في عصر انفتحت فيه الشعوب عبر وسائل الإعلام المختلفة، واختلطت فيه العادات والثقافات، واستجدت فيه الكثير من النوازل، وكثر البحث فيه عن الأهداف والغايات.

وتخصيص الحديث عن مقاصد القرآن نبع من الحاجة العامة لجمع أكبر قدر من المقاصد الشرعية المتناثرة دون الحديث عن الجوانب النظرية للبحوث في المقاصد، والدراسة الاستنباطية من سور القرآن تعضد الدراسة النظرية وتفتح لها آفاقا واسعة، وتكسبها الصفة العملية.

لقد رغبت عند التحاقي بقسم أصول الفقه أن أكتسب الآلة العملية لفقه الكتاب والسنة، وبحثي في مقاصد القرآن كان استجابة لنصيحة الأستاذ الكبير في علم المقاصد الشرعية الإمام الشاطبي حين قال: "إن الكتاب قد تقرر أنه كلية الشريعة وعمدة الملة، وينبوع الحكمة، وآية الرسالة، ونور الأبصار والبصائر وإنه لا طريق إلى الله سواه ولا نجاة بغيره ولا تمسك بشيء يخالفه، وهذا كله لا يحتاج إلى تقرير واستدلال عليه لأنه معلوم من دين الأمة؛ وإذا كان كذلك لزم ضرورة لمن رام الاطلاع على كليات الشريعة، وطمع في إدراك مقاصدها واللحاق بأهلها ؛ أن يتخذه سميره وأنيسه وأن يجعله جليسه على مر الليالي والأيام نظرا وعملا لا اقتصارا على أحدهما" (١).

وكذا كان من أهداف الشاطبي في كتابه الموافقات "بيان مقاصد الكتاب والسنة"، يقول: "ولما بدا من مكنون السر ما بدا، ووفق الله الكريم لما شاء منه وهدى، لم أزل أقيد أوابده، وأضم شواهده تفاصيل وجملا، وأسوق من شواهده في مصادر الحكم وموارده مبينا لا مجملا، معتمدا على الاستقراءات الكلية، مقتصر على الأفراد الجزئية، ومبينا أصولها النقلية بأطراف من القضايا العقلية، حسبما أعطته الاستطاعة والمنة، في بيان مقاصد الكتاب والسنة"(٢).

إن الحديث عن المقاصد قد يرتبط بأعلام المقاصد أو بالمذاهب، وارتباط بحث المقاصد بمصدرها القرآن هو أوثق ارتباط، والتدبر والتفكر في مقاصد القرآن مباشرة ميزة لا تعادلها ميزة إنه الاستقاء من نفس المنبع الذي استقى من الأولون لذلك حفظت علومهم في السطور والصدور.

ولست بدعا فيما أصنع، إنما هو جهد لجمع هذه المقاصد، وإني لأسأل الله فيه الفتح والتوفيق والإصابة والقبول وحسن العاقبة.

<sup>(</sup>١) الموافقات، الشاطبي (٣٤٦/٣).

<sup>(</sup>٢) مقدمة الموافقات الشاطبي (٢٣/١).

# الفصل الأول المقاصد في سورة الفاتحة

المبحث الأول : المقاصد العامة في سورة الفاتحة

المطلب الأول: المصالح المطلب الثاني: دفع المفاسد

المبحث الثاني : المقاصد الخاصة في سورة الفاتحة

# المبحث الأول: المقاصد العامة في سورة الفاتحة

المطلب الأول: المصالح

#### • إثبات النبوات

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الهداية لصراط المنعم عليهم من النبيين وغيرهم حيث قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء/٦٥]؛ يدل على إثبات النبوات.

# الإخلاص

قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حصر العبادة لله يدل على أن الإخلاص مقصود شرعا.

# • الأسوة الحسنة

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية لصراط المنعم عليهم ينبه على أن الأسوة الحسنة مقصودة شرعا.

## • الاستعانة بالله

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:حصر الاستعانة بالله بلفظ ﴿إياك ﴾ يدل على أنها مقصودة شرعا.

إن ذكر ﴿الاستعانة﴾ بعد ﴿العبادة﴾ مع دحولها فيها، لاحتياج العبد في جميع عباداته إلى الاستعانة بالله تعالى. فإنه إن لم يعنه الله، لم يحصل له ما يريده من فعل الأوامر، واحتناب النواهي .

و قال تعالى: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة/١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الابتداء باسم الله يدل على أن الاستعانة به مقصودة شرعا.

#### • الاستقامة

قال تعالى:﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ [الفاتحة/٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: وصف الصراط المطلوب الهداية له بالاستقامة يدل على أن الاستقامة مقصودة شرعا.

# • افتقار العبد إلى الله

قال تعالى: ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة/١]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**طلب الاستعانة بالله الرحمن الرحيم يدل على فقر العبد وحاجته إلى ربه سبحانه بطريق اللزوم وأن الافتقار مقصود شرعا.

و قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/]

طريقة دلالة السورة على المقصد: يدل قوله ﴿ رَبِ العالمين ﴾ على انفراده بالخلق والتدبير، والنعم، وكمال غناه، وتمام فقر العالمين إليه، بكل وجه واعتبار ، وهذا يدل على أن الافتقار إليه مقصود شرعا. وقال تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة / ٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:طلب الهداية من الله يدل على حاجة العبد وفقره إلى الله وأن الافتقار إلى الله مقصود شرعا.

# • اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية لصراط المنعم عليهم والبعد عن المغضوب عليهم والضالين يدل على اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم.

# • الإيمان بأسماء الله

آ تيسير الكريم الرحمن (٣٩/١)
 ٢ تيسير الكريم الرحمن (٣٩/١)

قال تعالى: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة/١]

طريقة دلالة الآية على المقصد:بداية القرآن باسم الله يدل على أن الإيمان بأسماء الله مقصود شرعا. قوله: ﴿ بسم اللهِ ﴾ أي: أبتدئ بكل اسم لله تعالى، لأن لفظ ﴿ اسم ﴾ مفرد مضاف، فيعم جميع الأسماء الحسنى .

# • الإيمان بألوهية الله سبحانه

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سمى الله نفسه بأنه الله وهذا يدل على أن الإيمان بألوهيته مقصود شرعا. وعن عبد الله بن عباس قال: "هو الذي يَألَهه كل شيء، ويعبده كل حلْق"<sup>٢</sup>.

# • الإيمان بأن الله هو المنعم

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة /٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: إخبار الله سبحانه بإنعامه على عباده يدل على أن الإيمان بأنه المنعم مقصود شرعا.

# • الإيمان بأن الله هو المنفرد بالهداية والإضلال

قال تعالى:﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الهداية من الله سبحانه يدل على أن الإيمان بأن الله هو المنفرد بالهداية والإضلال مقصود شرعا.

• الإيمان بأن الله هو المالك

قال تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْم الدِّينِ ﴾ [الفاتحة / ٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه المالك يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

الإيمان بربوبية الله

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (٣٩/١)

۲ تفسير الطبري (۱۲۲/۱)

طريقة دلالة السورة على المقصد:وصف الله سبحانه نفسه بأنه رب العالمين يدل على أن الإيمان بربوبيته مقصود شرعا.

# • الإيمان برحمة الله سبحانه

قال تعالى: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة /٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه الرحمن الرحيم يدل على أن الإيمان برحمة الله مقصود شرعا.

إن الرحمة تتضمن أن الإبلاغ إلى الكمال-في وصفه بالربوبية- لم يكن على وجه الإعنات بل كان برعاية ما يناسب كل نوع وفرد ويلائم طوقه واستعداده، فكانت الربوبية نعمة، والنعمة قد تحصل بضرب من الشدة والأذى، فأتبع ذلك بوصفه بالرحمن تنبيهاً على أن تلك النعم الجليلة وصلت إلينا بطريق الرفق واليسر ونفي الحرج، حتى في أحكام التكاليف والمناهي والزواجر فإنما مرفوقة باليسر بقدر ما لا يبطل المقصود منها، فمعظم تدبيره تعالى بنا هو رحمات ظاهرة كالتمكين في الأرض وتيسير منافعها، ومنه ما رحمته بمراعاة اليسر بقدر الإمكان مثل التكاليف الراجعة إلى منافعنا كالطهارة وبث مكارم الأخلاق، ومنها ما منفعته للجمهور فتتبعها رحمات الجميع لأن في رحمة الجمهور رحمة بالبقية في انتظام الأحوال كالزكاة '.

# • الإيمان بغضب الله

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات غضب الله سبحانه على بعض العباد يدل على أن الإيمان هذه الصفة مقصود شرعا.

# • الإيمان بيوم الدين

قال تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْم الدِّينِ ﴾ [الفاتحة / ٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه عن نفسه بأنه مالك يوم الدين يدل على أن الإيمان بيوم الدين مقصود شرعا.

#### • البسملة

قال تعالى: {بسم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ} [الفاتحة/١]

١ التحرير والتنوير (١٧٣/١) وينبغي التنبيه إلى أن معني رحمة الله تعالى لاينحصر في إنعامه كما قد يظهر من كلام ابن عاشور.

طريقة دلالة الآية على المقصد: ابتداء الله سبحانه كتابه بالبسملة يدل على أن الابتداء بها مقصود شرعا.

# • التعبد لله بشرعه وأمره

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات حصر العبادة لله وحده يستلزم تعبده بما شرع وأمر وهومقصود شرعا.

وإنما تكون العبادة عبادة، إذا كانت مأخوذة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم مقصودا بها وجه الله. فبهذين الأمرين تكون عبادة '.

# التعريف بالله تبارك وتعالى.

قال تعالى: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) [الفاتحة /٢-٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: استفتاح الكتاب بالحمد وذكر صفة الربوبية والرحمة والملك لله سبحانه يدل على أن التعريف بالله مقصود شرعا.

#### • التمجيد

قال تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة/٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تمجيد الله بوصفه بالمالك يدل على أن التمجيد مقصود شرعا.

#### • التوحيد

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: فمن قوله: ﴿الحمد ﴾ يثبت توحيد الأسماء والصفات إذ لا يحمد إلا المتصف بصفات الكمال، وقوله: ﴿لله ﴾ يثبت توحيد الألوهية بإثبات عبادة الحمد لله وحده، وقوله ﴿رب العالمين ﴾ يثبت توحيد الربوبية إذ هو رب العالمين سبحانه.

قال تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:حصر العبادة لله سبحانه بتقديم ﴿إياكَ ﴾ فلا يعبد إلا هو سبحانه وتعالى يدل على أن توحيد الله بالعبادة مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٣٩/١)

#### توحيد الألوهية

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: صرف عبادة الحمد لله يدل على أن إفراد الله بالعبادة مقصود شرعا. وكذلك فإن اسم الله يدل على إثبات الألوهية لله وحده وأن توحيده مقصود شرعا. فاسم الله دال على كونه مألوها معبودا تألهه الخلائق محبة وتعظيما وحضوعا ومفزعا إليه في الحوائج والنوائب .

# • توحيد الأسماء والصفات

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات الحمد لله يدل على أن توحيد الأسماء والصفات مقصود شرعا.

يقول ابن القيم:" إن الحمد يتضمن مدح المحمود بصفات كماله ونعوت حلاله مع محبته والرضى عنه والخضوع له، فلا يكون حامدا من جحد صفات المحمود ولا من أعرض عن محبته والخضوع له، وكلما كانت صفات كمال المحمود أكثر، كان حمده أكمل، وكلما نقص من صفات كماله، نقص من حمده بحسبها. ولهذا كان الحمد كله لله حمدا لا يحصيه أحد سواه؛ لكمال صفاته وكثر قما".

قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) ﴾ [الفاتحة / ٢ - ٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات اسم الله والرب والرحمن والرحيم والمالك لله يدل على أن توحيد الأسماء والصفات مقصود شرعا.

# • توحيد الربوبية

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حمد الله على ربوبته للعالمين يدل على أن توحيد الربوبيه مقصود شرعا.

• التوسل إلى الله بأسمائه الحسني وصفاته والتوسل إليه بعبوديته.

قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَا لِكَ

طريقة دلالة الآية على المقصد:الثناء على الله بأسمائه وصفاته وحمده عليها ثم التوسل بالعبودية قبل الدعاء بالهداية يدل على أن التوسل بأسمائه وصفاته وعبوديته مقصود شرعا.

١ مدارج السالكين، ابن القيم (١/٥٩)

۲ مدارج السالكين، ابن القيم (۸٧/١)

# • الثناء على الله

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) ﴿الفاتحة /٢-٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: أثنى الله سبحانه على نفسه بذكر أسمائه وصفاته لينبهنا على أن الثناء عليه مقصود شرعا .

#### • حمد الله

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حمد الله نفسه يدل على أن الحمد مطلوب من العباد لرجم سبحانه.

إن إجراء هذه الأوصاف الجليلة على اسمه تعالى إيماء بأن موصوفها حقيق بالحمد الكامل الذي أعربت عنه جملة ﴿الحمد اللهُ ، لأن تقييد مُفاد الكلام بأوصاف مُتَعَلَق ذلك المفاد يُشعر بمناسبة بين تلك الأوصاف وبين مُفاد الكلام مُناسبة تفهم من المقام مثل التعليل في مقام هذه الآية .

قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) ﴾ [الفاتحة / ٢ – ٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: حمدالله على الصفات المذكورة في آيات يدل على أن حمده في إلهيته ورجمته وملكه مقصود شرعا.

# • الخوف والرجاء

قال تعالى: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) ﴾ [الفاتحة /٣-٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذكر صفة الرحمة ثم صفة الملك يدل على أن الرجاء والخوف من الله سبحانه مقصودان شرعا.

#### • الدعاء

قال تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة/٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية يدل على أن الدعاء مقصود شرعا.

# • ذكر الله

قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (٤) ﴾ [الفاتحة /٢-٤] طريقة دلالة الآيات على المقصد: بداية السورة بالحمدلة يدل على أن ذكر الله مقصود شرعا.

# • الرد على المبطلين من أهل الملل والنحل

١ انظر: تفسير القرآن العظيم (١٣٥/١)

٢ المرجع السابق (١/٧٧/)

طريقة دلالة السورة على المقصد:وذلك من إثبات ألوهيته سبحانه وإثبات المعاد وإثبات النبوات وإثبات الأسماء والصفات وغيرها .

وذلك أن إثبات الألوهية يرد على من أشرك بالله تعالى، وإثبات البعث يرد على من أنكره ، وإثبات الهداية في اتباع صراط المنعم عليهم رد على من أنكر النبوات وهكذا.

#### • الرفقة الصالحة

قال تعالى:﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية لصراط المنعم عليهم يدل على حاجة العبد للرفقة الصالحة التي تعينه على سلوك الصراط المستقيم.

# • شفاء القلوب وشفاء الأبدان

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (٥) اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٥-٧]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد**: يقول ابن القيم: "قد اشتملت الفاتحة على الشفاءين: شفاء القلوب، وشفاء الأبدان.

فأما اشتمالها على شفاء القلوب: فإن اعتلال القلوب وأسقامها على أصلين: فساد العلم وفساد القصد. ويترتب عليهما داءان قاتلان، وهما الضلال والغضب، فالضلال نتيجة فساد العلم، والغضب نتيجة فساد القصد. والهداية شفاء من الضلال، والتحقق بـ { إياك نعبد و إياك نستعين } علما ومعرفة، وعملا وحالا شفاء من فساد القصد" أ. وأما شفاء الأبدان فإن في قراء تها على ما تألم من الجسد شفاء.

#### • العبادة

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:حصر العبادة لله يدل على أن العبادة مقصودة شرعا.وذكر قصد العبادة بعد الثناء على الله يدل على أنما مقصد عظيم من مقاصد القرآن حيث ذكر قصدها في فاتحته.

يقول ابن عاشور:" شُرعت العبادة لتذكِّرَ بالله على أن في ذلك التذكر دوامَ الفكر في الخالق وشؤونه وفي ذلك تخلق بالكمالات تدريجاً فظهر أن العبادة هي طريق الكمال الذاتي والاجتماعي مَبدأً ونهايةً،

١ للاستزادة انظر: مدارج السالكين (١٢٣/١ ومابعدها).

۲ مدارج السالکین (۱/۲۷)

وبه يتضح معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات/٥٦] فالعبادة على الجملة لا تخرج عن كونها محقِّقة للمقصد من الخلق"\.

## • العلم والعمل به

قال تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية وهي العلم ومن ثم العمل به يدل على أن العلم والعمل به مقصودان شرعا.

# • لزوم صراط المنعم عليهم

قال تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية إلى صراط المنعم عليهم غير صراط المغضوب عليهم والضالين مقصود والضالين يدل على أن لزوم صراط المنعم عليهم والتباعد عن صراط المغضوب عليهم والضالين مقصود شرعا.

والمنعم عليهم هم من تقدم وصفهم ونعتهم، وهم أهل الهداية والاستقامة والطاعة لله ورسله، وامتثال أوامره و ترك نواهيه و زواجره .

# • متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم

قال تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧) ﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الهداية لصراط المنعم عليهم وهم النبيون والصديقون والشهداء والصالحون يدل على أن متابعة الرسول صلى الله عليهم وسلم مقصودة شرعا.

اختلفت عبارات المفسرين من السلف والخلف في تفسير الصراط، وإن كان يرجع حاصلها إلى شيء واحد، وهو المتابعة لله وللرسول".

#### • المحبة

١ التحرير والتنوير (١٨٢/١)

٢ تفسير القرآن العظيم (١٤٠/١)

٣ المرجع السابق (١٣٧/١)

قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة/٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:إن الحمد يتضمن مدح المحمود بصفات كماله ونعوت جلاله مع محبته والرضى عنه والخضوع له أ. وهذا يدل على أن محبة الله مقصودة شرعا.

## • مخالفة النصارى واليهود

قال تعالى:﴿ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ (٧)﴾ [الفاتحة/٦، ٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: سؤال الهداية لغير صراط المغضوب عليهم وهم اليهود ولا الضالين وهم النصارى يدل على أن مخالفة اليهود والنصارى مقصودة شرعا.

# • معرفة إنعام الله على عباده بالهداية

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة /٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: أحبر الله سبحانه بأنه أنعم على عباده بالهداية وهذا يدل على أن هذه

## • الهداية إلى الصراط المستقيم

المعرفة مقصودة شرعا.

قال تعالى: ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ [الفاتحة/٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليم الله سبحانه عباده سؤاله الهداية إلى الصراط المستقيم بمعرفة الحق والعمل به، يدل على أن الهداية وسؤالها مقصودان شرعاً.

۲ انظر: تيسير الكريم الرحمن (۳۹/۱)

139

١ مدارج السالكين، ابن القيم (٧٨/١)

# المطلب الثاني: دفع المفاسد

# • الاعتماد على الحول والقوة

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات الاستعانة بالله يدل بمفهومه على أن ترك الاعتماد على الحول والقوة مقصود شرعا.

قال بعض السلف: الفاتحة سر القرآن، وسرها هذه الكلمة: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥] فالأول تبرؤ من الشرك، والثاني تبرؤ من الحول والقوة، والتفويض إلى الله عز وجل .

# • ترك الحق مع العلم به اتباعا للهوى

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: سؤال الله الهداية إلى صراط غير المغضوب عليهم الذين علموا الحق وتركوه اتباعا لأهوائهم ؛ يدل على أن ترك اتباع الأهواء مع معرفة الحق مقصود شرعا. فقوله: ﴿ غَيْرٍ ﴾ صراط ﴿ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ الذين عرفوا الحق وتركوه كاليهود ونحوهم .

## • الجهل

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الضالين بسبب جهلهم بالحق يدل على أن ترك الجهل مقصود شرعا.

# • الرياء

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات العبادة للله وحده يدل بمفهومه أن ترك الرياء مقصود شرعا.

١ تفسير القرآن العظيم (١٣٤/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

#### • الشرك

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات العبادة لله وحده يدل على أن ترك الشرك مقصود شرعا.

#### • الضلال

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على أن ترك الضلال وأن معرفة الحق مقصودان شرعا.

والضالون حنس للفِرق الذين حرفوا الديانات الحق عن عمد وعن سوء فهم وكلا الفريقين مذموم معاقب لأن الخلق مأمورون باتباع سبيل الحق وبذل الجهد إلى إصابته والحذر من مخالفة مقاصده '.

#### • العُجْب

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الاستعانة بالله تدل على أن ترك العُجُّب مقصود شرعا.

# • الكِبْر

قال تعالى:﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الاستعانة بالله تدل على أن ترك الكبر مقصود شرعا.

# • موافقة أو متابعة اليهود والنصارى

قال تعالى: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة/٧] طريقة دلالة الآية على المقصد:

سؤال الهداية إلى صراط غير اليهود والنصاري يدل على أن ترك موافقتهم مقصود شرعا.

١ التحرير والتنوير (١٩٩/١)

# المبحث الثاني المعاصد الخاصة من سورة الفاتحة

بعد النظر في مقاصد سورة الفاتحة لم أحصل على مقاصد خاصة ووجدت أن مقاصد الفاتحة كلها عامة لأن الفاتحة أم الكتاب، فقد افتتح الله بها كتابه لينبهنا إلى موضوعاته ومقاصده.

# الفصل الأول المقاصد في سورة البقرة

المبحث الأول : المقاصد العامة في سورة البقرة

المطلب الأول: المصالح المطلب الثاني: دفع المفاسد

المطلب الثالث : الضروريات - الحاجيات - التحسينيات

المبحث الثاني : المقاصد الخاصة في سورة البقرة

# المبحث الأول: المقاصد العامة في سورة البقرة

# المطلب الأول: المصالح.

#### الابتلاء

قال تعالى:﴿وَقُلْنَا يَا آَدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [البقرة/٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن قربان الشجرة امتحانا وابتلاء يدل على أن الابتلاء مقصود شرعا.

فقوله تعالى:﴿وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ﴾ نوع من أنواع شجر الجنة؛ الله أعلم بها، وإنما نهاهما عنها امتحانا وابتلاء أو لحكمة غير معلومة لنا .

وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَلَيْهُمَا عَلَى عَقَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبُ

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل هنا بــ(اللام) أي حتى يعلم المتبع من المنقلب، وهذا يدل على أن الابتلاء مقصود شرعا.

الاستثناء في قوله: {إلا لنعلم} استثناء من علل وأحوال، أي ما جعلنا ذلك لسبب وفي حال إلا لنظهر من كان صادق الإيمان في الحالتين، حالة تشريع استقبال بيت المقدس وحالة تحويل الاستقبال إلى الكعمة (٢).

١ تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٢٣/٢).

وقال تعالى: ﴿وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابرينَ﴾ [البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التصريح بالمقصد بقوله: "لنبلونكم" إخبار الله سبحانه بأنه سيبتلي العباد يدل على أن الابتلاء مقصود شرعا.

أخبر تعالى أنه لا بد أن يبتلي عباده بالمحن، ليتبين الصادق من الكاذب، والجازع من الصابر، وهذه سنته تعالى في عباده؛ لأن السراء لو استمرت لأهل الإيمان، ولم يحصل معها محنة، لحصل الاختلاط بين الصادق والكاذب الذي هو فساد، وحكمة الله تقتضي تمييز أهل الخير من أهل الشر. هذه فائدة المحن، لا إزالة ما مع المؤمنين من الإيمان، ولا ردهم عن دينهم، فما كان الله ليضيع إيمان المؤمنين أ.

# • اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَى عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَى عَلَيْهُ اللّهُ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِمَانَكُمْ إِنَّ اللّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ وَالبَقرة / ٢٤ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهِ اللّهُ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِلِمَانَكُمْ إِنَّ اللّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢٥٠٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل هنا بــ(اللام)، فالابتلاء بتغيير القبلة ليعلم المتبع للرسول صلى الله عليه وسلم من المنقلب على عقبيه يدل على أن اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم مقصود شرعا. أي: شرعنا تلك القبلة لنعلم ونمتحن ﴿مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ﴾ ويؤمن به، فيتبعه على كل حال، لأنه عبد مأمور مدبر، ولأنه قد أحبرت الكتب المتقدمة، أنه يستقبل الكعبة، فالمنصف الذي مقصوده الحق، مما يزيده ذلك إيمانا، وطاعة للرسول .

# • اتباع ما أنزل الله

قال تعالى:﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾ [البقرة/١٧٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر باتباع ما أنزل الله وذم من اتبع غيره من الآباء ونحوهم يدل على أن اتباع ما أنزل الله مقصود شرعا.

## • الاجتماع والائتلاف

قال تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة/١٧٦]

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٥٧).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (١/٧)

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:دلت الآية بمفهومها على أن الاجتماع والائتلاف أمر مقصود شرعا، ويكون بالاعتصام بالكتاب.

فقد تضمنت الآية أن الكتاب مشتمل على الحق الموجب للاتفاق عليه وعدم الافتراق، وأن كل من خالفه فهو في غاية البعد عن الحق، والمنازعة والمخاصمة (١).

### • الإحسان

قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ ثُمَّ تَولَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْكُمْ وَأَنْتُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ [البقرة/٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الله تعالى "بالإحسان الفعلي حيث يتعين ويدخل تحت قدرة المأمور وذلك كالإحسان للوالدين وذي القربى واليتامى والمساكين وإيتاء الزكاة، وأمر بالإحسان القولي إذا تعذر الفعلي" وهذا يدل على أن الإحسان الفعلي والقولي مقصود شرعاً.

وجعل الإحسان لسائر الناس بالقول ؟ لأنه القدر الذي يمكن معاملة جميع الناس به، وذلك أن أصل القول أن يكون عن اعتقاد، فهم إذا قالوا للناس حسناً فقد أضمروا لهم خيراً وذلك أصْلُ حُسْن المعاملة مع الخلق، على أنه إذا عرض ما يوجب تكدر الخاطر، فإن القول الحسن يزيل ما في نفس القائل من الكدر، ويرى للمقول له الصفاء فلا يعامله إلا بالصفاء (٢).

وقال تعالى:﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَحْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾[البقرة/٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: خبر بمعنى الأمر للقاتل بأداء ما عليه بإحسان يدل على أن الإحسان في الأداء مقصود شرعا.

الإحسان والمعروف مأمور بهما في كل ما ثبت في ذمم الناس للإنسان، مأمور من له الحق بالاتباع بالمعروف، ومن عليه الحق بالأداء بإحسان ".

وقال تعالى:﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾[البقرة/٥٩]

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١/٥٨٣).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٨٤/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الله بالإحسان ومحبته تعالى للمحسنين يدل على أن الإحسان مقصود شرعا.

وفي الأمر بالإحسان بعد ذكر الأمر بالاعتداء على المعتدي، والإنفاق في سبيل الله والنهي عن الإلقاء باليد إلى التهلكة، إشارة إلى أنّ كلّ هاته الأحوال يلابسها الإحسان ويحفّ بها، ففي الاعتداء يكون الإحسان بالوقوف عند الحدود والاقتصاد في الاعتداء والاقتناع بما يحصل به الصلاح المطلوب، وفي الحهاد في سبيل الله يكون الإحسان بالرفق بالأسير والمغلوب وبحفظ أموال المغلوبين وديارهم من التخريب والتحريق، والحذر من الإلقاء باليد إلى التهلكة إحسان (۱).

وقال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وهذا حبر يتضمن طلب التسريح بإحسان، وهو يدل على أن الإحسان في الطلاق مقصود شرعا.

### • الاختيار

قال تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُنْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٥٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:نفي الإكراه حبر في معنى النهي يدل بمفهومه على أن الاحتيار مقصود شرعا.

والمراد نفي أسباب الإكراه في حُكم الإسلام ،والآية دليل واضح على إبطال الإكراه على الدِّين بسائر أنواعه، لأن المر الإيمان يجري على الاستدلال، والتمكين من النظر، وبالاختيار فقوله: ﴿قد تبين الرشد من الغيّ واقع موقع العلة لقوله: ﴿لا إكراه في الدين ﴿ (٢).

## • الأدب مع الله

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن الاستخفاف بالله يفهم منه طلب تعظيمه والأدب معه.

لأن من أشهد الله على باطل فقد اجتراً عليه واستخف به (")، فتكون الآية نهيا عن الحلف بالله على ترك الطاعات ؛ لأن تعظيم الله لا ينبغي أن يكون سببا في قطع ما أمر الله بفعله (١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٦١/٢).

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (٢٦/٣).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (٣٧٨/٢).

### • استباق الخيرات

قال تعال: ﴿وَلِكُلِّ وِحْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ﴾ [البقرة/١٤٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر باستباق الخيرات يدل على أنه مقصود شرعا.

الاستباق قدر زائد على الأمر بفعل الخيرات، فهو يتضمن فعلها، وتكميلها، وإيقاعها على أكمل الأحوال، والمبادرة، أما الخيرات فتشمل جميع الفرائض والنوافل .

## • الاستجابة لله

قال تعالى:﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ [البقرة/١٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالاستجابة لله بامتثال أمره يدل على أنما مقصودة شرعا (٣).

## • الاستقرار

قال تعالى: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينِ ﴾ [البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل الله سبحانه الأرض مستقراً للعباد وهذا يدل على أن الاستقرار مقصود شرعا.

ذكر تعالى منتهى الإهباط إلى الأرض، فقال: ﴿وَلَكُمْ فِي الأرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾ أي: مسكن وقرار '.

# • إسلام الوجه لله

قال تعالى:﴿ بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/١١]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** ترتيب الأجر وعدم الخوف ونفي الحزن عمن أسلم وجهه لله تعالى يدل على أن إسلام الوجه له سبحانه مقصود شرعا.

قوله: ﴿من أسلم وجهه لله ﴾، فإنه يعني بـ "إسلام الوجه": التذلل لطاعته والإذعان لأمره°.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٣/٩٧٣.)

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٧٢/١)

٣ انظر:التحرير والتنوير، ابن عاشور(٢/١٨٠).

٤ تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

٥ تفسير الطبري (١٠/٢)

وخص الله حل ثناؤه بالخبر من أسلم وجهه له دون سائر جوارحه، لأنه أكرم أعضاء ابن آدم وجوارحه، وهو أعظمها عليه حرمة وحقا، فإذا خضع لشيء وجهه الذي هو أكرم أجزاء جسده عليه فغيره من أجزاء جسده أحرى أن يكون أخضع له .

قال سعيد بن جبير: ﴿بَلَى مَنْ أَسْلَمَ﴾ أخلص، ﴿وَجْهَهُ﴾ قال: دينه، ﴿وَهُوَ مُحْسِنٌ﴾ أي: متبع فيه الرسول صلى الله عليه وسلم. فإن للعمل المتقبل شرطين، أحدهما: أن يكون حالصًا لله وحده والآخر: أن يكون صوابًا موافقا للشريعة. فمتى كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يتقبل (٢).

وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ (١٣٠) وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ (١٣٠) وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ (١٣٢) أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ (١٣٢) أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِنَّهُ اللَّيْنِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِلَهُ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٣١) تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ حَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبُتُمْ وَلَا لَيَعْمُلُونَ (١٣٤) ﴿ اللّهِ وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٣٠) قِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ حَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبُتُمْ وَلَا لَكُونَ يَعْمَلُونَ (١٣٤) ﴿ اللّهَ وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٤) ﴿ اللّهَ وَاحِدًا وَنَحْنَ لَهُ مَا كَسَبَتْ وَلَهُ لَا عَمْ كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٣٤) ﴾ [البقرة/١٣٠٠]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

أمر الله لإبراهيم عليه السلام بالإسلام له ومدحه على استجابته وتوصيته أبناءه من بعده، وتسفيه من يرغب عن ملته، والنهي عن الموت إلا على الإسلام يدل على أن الإسلام لله أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ﴾ امتثالا لربه ﴿أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ إخلاصا وتوحيدا، ومحبة، وإنابة فكان التوحيد لله نعته. ثم ورثه في ذريته، ووصاهم به، وجعلها كلمة باقية في عقبه، وتوارثت فيهم، حتى وصلت ليعقوب فوصى بما بنيه".

يقول ابن عاشور: " لما كان من شأن أهل الحق والحكمة أن يكونوا حريصين على صلاح أنفسهم وصلاح أمتهم، كان من مكملات ذلك أن يحرصوا على دوام الحق في الناس متبّعاً مشهوراً، فكان من سننهم التوصية لمن يظنوهم حلفاً عنهم في الناس بأن لا يحيدوا عن طريق الحق، ولا يفرطوا فيما حصل لهم منه، فإن حصوله بمجاهدة نفوس ومرور أزمان فكان لذلك أمراً نفيساً يجدر أن يحتفظ به. ومعني فلا تَمُوتُنَّ إِلًا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ النهي عن مفارقة الإسلام أعني ملة إبراهيم في جميع أوقات حياقم، وذلك كناية عن ملازمته مدة الحياة؛ لأن الحي لا يدري متى يأتيه الموت، فَنَهْي أحدٍ عن أن

<sup>1</sup> المرجع السابق (١١/٢)

٢ تفسير القرآن العظيم (٣٨٥/١).

٣ تيسير الكريم الرحمن (٦٦/١)

يموت غير مسلم أمر بالاتصاف بالإسلام في جميع أوقات الحياة فالمراد من مثل هذا النهي شدة الحرص على ترك المنهي "(١).

## • الإصلاح بين الزوجين

قال تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوء وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلَّا يَكُنُمُنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلَّ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَبُونِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اشتراط ردهن بإرادة الإصلاح يدل على أن الإصلاح مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٣٢]

# طريقة دلالة الآية على المقصد:

النهي عن عضل المرأة عن نكاح زوجها الذي طلقها يدل على أن الإصلاح بين الزوجين أمر مقصود شرعا.

## • إصلاح الإرادة والنية

قال تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوء وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢٨]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

رتب إرجاع المرأة إلى زوجها على إحسان نيته وإرادته وقصده؛ لأن ذلك سبيل لإحسانه إليها ومعاشرته إياها بالمعروف وهذا يدل على أن إصلاح الإرادة مقصود شرعا.

## • الإصلاح بين الناس

قال تعالى:﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢٤]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/٩٢٧).

طريقة دلالة الآية على المقصد: لهى الله سبحانه أن نحلف يمينا به تعالى لمنع أمر مرغوب فيه في الشريعة، وتقديم هذا الأمر على اليمين بتركه دليل على أن هذه الأمور -وهي البر والتقوى والإصلاح- مأمور بها وهي مقصودة شرعا.

لا تجعلوا أيمانكم بالله تعالى مانعة لكم من البر وصلة الرحم إذا حلفتم على تركها (١). فإن المحافظة على البر في اليمين ترجع إلى تعظيم اسم الله تعالى، وتصديق الشهادة به على الفعل المحلوف عليه، وهذا إن كان مقصدا حليلا يشكر عليه الحالف الطالب للبر ؛ لكن التوصل به لقطع الخيرات مما لا يرضى به الله تعالى، فقد تعارض أمران مرضيان لله تعالى إذا حصل أحدهما لم يحصل الآخر. والله يأمرنا أن نقدم أحد الأمرين المرضيين له، وهو مافيه تعظيمه بطلب إرضائه، مع نفع خلقه بالبر والتقوى والإصلاح دون الأمر الذي فيه إرضاؤه بتعظيم اسمه فقط (٢).

ويستدل بهذه الآية على القاعدة المشهورة، أنه " إذا تزاحمت المصالح قدم أهمها " فهنا تتميم اليمين مصلحة، وامتثال أوامر الله في هذه الآية مصلحة أكبر من ذلك، فقدمت لذلك (٣).

## • إصلاح العالم

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ حَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَهَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٣٠]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

تعجب الملائكة بجعل من يفسد في الأرض حليفة يدل على أن المقصود هوصلاح الأرض ومن فيها. وقولهم: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ دليل على ألهم علموا أن مراد الله من حلق الأرض هو صلاحها وانتظام أمرها، وإلا لما كان للاستفهام المشوب بالتعجب موقع (٤).

## • الأصل في المنافع الحل

قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي حَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [البقرة/٢٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الامتنان بخلق ما في الأرض للناس يدل على أن الأصل في المنافع الحل، وأن الانتفاع بما في الأرض مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٢/٣٨).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢/٣/١).

قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي حَلَقَ لَكُمْ ﴾ أي: خلق لكم، برا بكم ورحمة، جميع ما على الأرض، للانتفاع والاستمتاع والاعتبار (١) ف "لام التعليل" دلت على أن خلق ما في الأرض كان لأجل الناس، وفي هذا تعليل للخلق، وبيان لثمرته وفائدته. وأما قوله تعالى: ﴿ هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾ فدل على أن أصل استعمال الأشياء فيما يراد له من أنواع الاستعمال هو الإباحة حتى يدل دليل على عدمها؛ لأنه جعل ما في الأرض مخلوقاً لأجلنا وامتن بذلك علينا (٢).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبينُ ﴾ [البقرة/٨٦٨]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

وصف ما في الأرض بالحلال الطيب يدل على أن الأصل في المنافع الإباحة وأن الانتفاع بما مقصود شرعا.

في هذه الآية، دليل على أن الأصل في الأعيان الإباحة، أكلا وانتفاعا، وأن المحرم نوعان: إما محرم لذاته، وهو الخبيث الذي هو ضد الطيب، وإما محرم لما عرض له، وهو المحرم لتعلق حق الله، أو حق عباده به، وهو ضد الحلال<sup>٣</sup>.

### • اعتبار المآل

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/٢١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن نكاح المشركات لما يؤول إليه نكاحهن من مفسدة دعوتمن أزواجهن إلى أسباب دخول النار ؛ يدل على أن اعتبار المآل أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ ﴾ تنبيه على دناءة المشركات وتحذير من تزوجهن ومن الاغترار بما يكون للمشركة من حسب أو جمال أو مال وهذه طرائق الإعجاب في المرأة المبالغ عليه بقوله: ﴿ وَلَوْ الْحَجَبَكُمْ ﴾ (٤) ، ﴿ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ أي: معاشرةم ومخالطتهم تبعث على حب الدنيا واقتنائها

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٨٤).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور (١/٣٧٨، ٣٧٩).

٣ تيسير الكريم الرحمن (٨٠/١)

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢/٤٢).

وإيثارها على الدار الآخرة، وعاقبة ذلك وخيمة ﴿وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ ﴾أي: بشرعه وما أمر به وما نهي عنه (١).

## • أكل الحلال الطيب

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيَّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة/١٦٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالأكل مما في الأرض من الحلال الطيب يدل على أنه مقصود شرعا.

هذا خطاب للناس كلهم، مؤمنهم وكافرهم، فامتن عليهم بأن أمرهم أن يأكلوا من جميع ما في الأرض، من حبوب، وثمار، وفواكه، وحيوانات، حالة كونها ﴿طَيّبًا ﴾ أي: ليس بخبيث ، ﴿حَلالا ﴾ أي: محللا لكم تناوله، ليس بغصب ولا سرقة، ولا محصلا بمعاملة محرمة أو على وجه محرم، أو معينا على محرم . وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلّهِ إِنْ كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة / ١٧٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: هذا أمر للمؤمنين حاصة، بعد الأمر العام، وذلك أنهم هم المنتفعون على الحقيقة بالأوامر والنواهي، بسبب إيمانهم، فأمرهم بأكل الطيبات من الرزق، والشكر لله على إنعامه وهذا يدل على أن أكل طيبات الرزق مقصود شرعا.

## الأمن

قال تعالى:﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/٣٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الوعد بالجزاء على اتباع الهدى بعدم الخوف يفهم منه أن الأمن أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴿ [البقرة/٢١]

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٥٨٤).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٨٠/١)

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (١/٨٠)

<sup>(</sup>٤)المرجع السابق (١/١٨)

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار القتال في الشهر الحرام كبير لأمن الحجاج والمعتمرين يدل على أن الأمن مقصود شرعا. فالآية قررت حرمة القتال في الأشهر الحرم لحكمة تأمين سبل العمرة (١).

## • الاهتداء بالقرآن

قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التنصيص على وصف الكتاب بالهدى ومدح الله تعالى للذين يتبعون هذا الهدى ووصفهم بالمتقين يدل على أن الاهتداء بالقرآن أمر مقصود شرعا.

والهدى: ما تحصل به الهداية من الضلالة والشبه، وما به الهداية إلى سلوك الطرق النافعة، وقال: هدى وحذف المعمول، فلم يقل هدى للمصلحة الفلانية، ولا للشيء الفلاني، لإرادة العموم، وأنه هدى لجميع مصالح الدارين، فهو مرشد للعباد في المسائل الأصولية والفروعية، ومبين للحق من الباطل، والصحيح من الضعيف، ومبين لهم كيف يسلكون الطرق النافعة لهم في دنياهم وأخراهم (٢).

فالمراد أن القرآن من شأنه الإيصال إلى المطالب الخيرية وأن المستعدين للوصول به إليها هم المتقون (٣).

وقال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ﴾ [البقرة/٩٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر الضمني الذي تضمنه النهي عن كتمان العلم؛ يدل التزاما على وحوب الاهتداء بالقرآن ، وهذا "الوعيد الشديد لمن كتم ما جاءت به الرسلُ من الدلالات البينة على المقاصد الصحيحة والهدى النافع للقلوب، من بعد ما بينه الله -تعالى -لعباده في كتبه، التي أنزلها على رسله" (<sup>3)</sup> يدل على أن الاستدلال والاهتداء بالكتاب وعدم كتمان ذلك أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة/١٧٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل ب(ذلك)،فإنزال الكتاب للهداية للحق يدل على أن الاهتداء به للحق أمر مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٣٢٧/٢).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١/٢٦)

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (٤٧٢/١).

في قوله: ﴿ نزل الكتاب بالحق ما يدل على أن الله أنزله لهداية حلقه، وتبيين الحق من الباطل، والهدى من الضلال، فمن صرفه عن مقصوده فهو حقيق بأن يجازى بأعظم العقوبة (١).

وقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/١٨٥] بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/١٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التنصيص على وصف القرآن بأنه هدى للناس أي: المشتمل على الهداية لمصالحكم الدينية والدنيوية (٢) وبينات من الهدى أي: ودلائل وحُجَج بينة واضحة حلية لمن فهمها وتدبَّرها دالة على صحة ما جاء به من الهدى المنافي للضلال، والرشد المخالف للغي (٣)؛ يدل على أن الاهتداء بالقرآن مقصود شرعا.

#### • البر

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح الله عز وجل من اتصف بالبر بأنهم هم الصادقون المتقون يدل على أن البر أمر مقصود شرعا.

إن الله تعالى لما أمر المؤمنين أولا بالتوجه إلى بيت المقدس، ثم حوَّهم إلى الكعبة، شق ذلك على نفوس طائفة من أهل الكتاب وبعض المسلمين، فأنزل الله تعالى بيان حكمته في ذلك، وهو أن المراد إنما هو طاعة الله عز وجل، وامتثال أوامره، والتوجه حيثما وجه، واتباع ما شرع، فهذا هو البر والتقوى والإيمان الكامل، وليس في لزوم التوجه إلى جهة من المشرق إلى المغرب بر ولا طاعة، إن لم يكن عن أمر الله وشرعه (أ). والبر سعة الإحسان وشدة المرضاة والخير الكامل الشامل ولذلك توصف به الأفعال القوية.

ونفيُ البر عن استقبال الجهات مع أن منها ما هو مشروع كاستقبال الكعبة: لأنه من الوسائل لا من المقاصد فلا ينبغي أن يكون الاشتغال به قصارى همة المؤمنين ولذلك أسقطه الله عن الناس في حال

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٨٦/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (٢/١).

<sup>(</sup>٤)المرجع السابق (١/٥٨١).

العجز والنسيان وصلوات النوافل على الدابة في السفر، ولذلك قال: ﴿ولكن البر من آمن بالله ﴾ إلخ فإن ذلك كله من أهم مقاصد الشريعة وفيه جماع صلاح النفس والجماعة (١).

يقول ابن عاشور:" لله هذا الاستقراء البديع الذي يعجز عنه كل خطيب وحكيم غير العلام الحكيم. وقد جمعت هذه الخصال جماع الفضائل الفردية والاجتماعية الناشىء عنها صلاح أفراد المجتمع من أصول العقيدة وصالحات الأعمال.

فالإيمان وإقام الصلاة هما منبع الفضائل الفردية، لألهما ينبثق عنهما سائر التحليات المأمور بها، والزكاة وإيتاء المال أصل نظام الجماعة صغيرها وكبيرها، والمواساة تقوى عنها الأخوة والاتحاد وتسدد مصالح للأمة كثيرة وببذل المال في الرقاب يتعزز جانب الحرية المطلوبة للشارع حتى يصير الناس كلهم أحراراً. والوفاء بالعهد فيه فضيلة فردية وهي عنوان كمال النفس، وفضيلة اجتماعية وهي ثقة الناس بعضهم ببعض.

والصبر فيه جماع الفضائل وشجاعة الأمة ولذلك قال تعالى هنا:﴿أُولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون﴾ (٢).

وقال تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأَتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾[البقرة/١٨٩]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

نفي البر عن اتباع ما لم يشرعه الله وإثباته في التعبد لله بتقواه بفعل أوامره دل على أن البر مقصود شرعا.

قوله: ﴿وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ﴾ وهذا كما كان الأنصار وغيرهم من العرب، إذا أحرموا، لم يدخلوا البيوت من أبواها، تعبدا بذلك، وظنا أنه بر. فأحبر الله أنه ليس ببر لأن الله تعالى، لم يشرعه لهم، وكل من تعبد بعبادة لم يشرعها الله ولا رسوله، فهو متعبد ببدعة، وأمرهم أن يأتوا البيوت من أبواها لما فيه من السهولة عليهم، التي هي قاعدة من قواعد الشرع (٣).

## • البشارة والنذارة

قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٨/٢).

<sup>(</sup>٢)التحرير والتنوير (١٣٢/٢).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٨٨/١).

فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ [البقرة/٢١٣]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

قوله تعالى: ﴿مبشرين ومنذرين﴾ مفعول لأجله فدل على أن البشارة والنذارة مقصد لبعثة الرسل قوله: ﴿كَانَ النَّاسُ اَي: كانوا مجتمعين على الهدى، وذلك عشرة قرون بعد نوح عليه السلام، فلما اختلفوا في الدين فكفر فريق منهم وبقي الفريق الآخر على الدين، وحصل النزاع بعث الله الرسل ليفصلوا بين الخلائق ويقيموا الحجة عليهم، وقيل: بل كانوا مجتمعين على الكفر والضلال والشقاء، ليس لهم نور ولا إيمان، فرحمهم الله تعالى بإرسال الرسل إليهم ﴿مُبَشِّرِينَ ﴾ من أطاع الله بثمرات الطاعات، من الرزق، والقوة في البدن والقلب، والحياة الطيبة، وأعلى ذلك، الفوز برضوان الله والجنة. ﴿وَمُنْذِرِينَ ﴾ من عصى الله، بثمرات المعصية، من حرمان الرزق، والضعف، والإهانة، والحياة الضيقة، وأشد ذلك، سخط الله والنار(١).

#### • التخفيف

قال تعالى:﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التنصيص بأن أحذ الدية تخفيف يدل على أن التخفيف مقصود شرعا. يقول تعالى: إنما شرع لكم أحذ الدية في العمد؛ تخفيفا من الله عليكم، ورحمة بكم مما كان محتوما على الأمم قبلكم من القتل أو العفو<sup>(٢)</sup>.

## • التدافع

قال تعالى: ﴿فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ حَالُوتَ وَآتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة / ٢٥٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار التدافع عاصما من الفساد يدل على أنه مقصود شرعا.

فلولا دفاع الناس بأن يدافع صالحهم المفسدين، لأسرع ذلك في فساد حالهم، ولعم الفساد أمورهم في أسرع وقت. ثم إن دفاع الناس بعضهم بعضاً يصد المفسد عن محاولة الفساد، ونفس شعور المفسد بتأهب غيره لدفاعه يصده عن اقتحام مفاسد جمة. والآية مسوقة مساق الامتنان، فلذلك قال تعالى:

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٩٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ١٨٣.

﴿ لفسدت الأرض ﴾ لأنا لا نحب فساد الأرض، إذ في فسادها بمعنى فساد ما عليها اختلال نظامنا و ذهاب أسباب سعادتنا (١).

### • التذكر

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَفِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/٢١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل بــ "لعل" يدل على أن التذكر أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿ويبين آياته﴾أي أحكامه وحكمها ﴿للناس لعلهم يتذكرون ﴿فيوجب لهم ذلك التذكر لما نسوه، وعلم ما جهلوه، والامتثال لما ضيعوه (٢).

وقال تعالى:﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ﴾ [البقرة/٤٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكر النعمة يدل على أن تذكرها أمر مقصود شرعا.

وهو يشمل سائر النعم التي سيذكر في هذه السورة بعضها، والمراد بذكرها بالقلب اعترافا، وباللسان ثناء، وبالجوارح باستعمالها فيما يحبه ويرضاه (٣).

## • التسليم لله

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة /٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:إن العبد إذا خفيت عليه حكمة الله في بعض المخلوقات والمأمورات، فالواجب عليه التسليم، والهمام عقله، والإقرار لله بالحكمة وهذا يدل على أن التسليم مقصود شرعا.

# • تعظيم اسم الله

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢٤]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٣/٥).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ٩٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٥٠.

٤ المرجع السابق (١/٤١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن اتخاذ اسم الله ذريعة لترك البر والتقوى والإصلاح يدل على أن تعظيم اسم الله مقصود شرعا.

إن المحافظة على البر في اليمين ترجع إلى تعظيم اسم الله تعالى..، وهذا وإن كان مقصدا حليلا يشكر عليه الحالف الطالب للبر ؛ لكن لا يتوسل به لقطع الخيرات مما لا يرضى الله به (١).

## • التعقّل

قال تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بُكُمُ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/١٧١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله سبحانه الذين كفروا بعدم التعقّل يدل على أن التعقّل مقصود شرعا.

وصف الله سبحانه من لا ينقاد للرسل بألهم كالبهائم "صم لا يسمعون الحق سماع فهم وقبول، عمي لا ينظرون نظر اعتبار، بكم فلا ينطقون بما فيه خير لهم.والسبب الموجب لذلك كله، أنه ليس لهم عقل صحيح، بل هم أسفه السفهاء، وأجهل الجهلاء"<sup>7</sup>.

### التفكر

قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُل الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ﴾[البقرة/٢١]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل بـــ"لعل" صريح في أن تبيين الآيات للتفكر وأنه مقصود شرعا.

قوله تعالى: ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات﴾ أي: الدالات على الحق، المحصلات للعلم النافع والفرقان، ﴿لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة﴾أي: لكي تستعملوا أفكاركم في أسرار شرعه، وتعرفوا أن أوامره، فيها مصالح الدنيا والآخرة، وأيضا لكي تتفكروا في الدنيا وسرعة انقضائها، فترفضوها وفي الآخرة وبقائها، وأنحا دار الجزاء فتعمروها (٣).

وقال تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ النَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ الشَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/٢٦٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل بـــ"لعل" صريح في أن تبيين الآيات للتفكر وأنه مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٣٧٩/٢، ٣٨٠.

٢ تيسير الكريم الرحمن (١/١)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١).

قوله تعالى: ﴿لعلكم تتفكرون﴾ في العواقب حتى لا تكونوا على غفلة (١)، وتعتبرون وتفهمون الأمثال والمعانى، وتنزلونها على المراد منها (٢).

#### • التقوى

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/ ٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل الله التقوى غاية العبادة، وعللها بها،فدل على أن التقوى مقصودة شرعا.

قوله تعالى (لعلكم تتقون) تعليل للأمر، أي أمرتكم بعبادته لتتقوا<sup>(٣)</sup> فتصبحوا كاملين متقين، فإن التقوى هي الغاية من العبادة<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَلْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَلْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح من عمل هذه الأعمال بأنه من المتقين يدل على أن التقوى أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿وأولئك هم المتقون﴾ لأهم تركوا المحظور، وفعلوا المأمور؛ لأن هذه الأمور مشتملة على كل خصال الخير، تضمنا ولزوما، لأن الوفاء بالعهد، يدخل فيه الدين كله، ولأن العبادات المنصوص عليها في هذه الآية أكبر العبادات، ومن قام بها، كان بما سواها أقوم، فهؤلاء هم الأبرار الصادقون المتقون (٥). وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل صريح لحكم القصاص بالتقوى يدل على أنها مقصودة شرعا.

يقول السعدي: "إن من عرف ربه وعرف ما في دينه وشرعه من الأسرار العظيمة والحكم البديعة والآيات الرفيعة، أوجب له ذلك أن ينقاد لأمر الله، ويعظم معاصيه فيتركها، فيستحق بذلك أن يكون من المتقين "٦.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٣/٥٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٢/٨/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١/٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١).

<sup>(7)</sup> المرجع السابق (1/1)

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل الأمر بالصيام بالتقوى يدل على أها أمر مقصود شرعا.

يقول تعالى مخاطبًا للمؤمنين من هذه الأمة وآمرًا لهم بالصيام، وهو: الإمساك عن الطعام والشراب والوقاع بنية خالصة لله عز وجل، لما فيه من زكاة النفس وطهارتها وتنقيتها من الأخلاط الرديئة والأخلاق الرذيلة .

وقال تعالى:﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تبيين الآيات لعلة التقوى يدل على أن التقوى مقصود شرعا.

قوله تعالى: ﴿كذلك يبين الله آياته للناس﴾أي كما بين أحكام الصيام يبين آياته للناس أي جميع آياته لحميع الناس، والمقصد أن هذا شأن الله في إيضاح أحكامه لئلا يلتبس شيء منها على الناس<sup>(۲)</sup>.

وقوله: ﴿لعلهم يتقون﴾فإلهم إذا بان لهم الحق اتبعوه، وإذا تبين لهم الباطل احتنبوه، فإن الإنسان قد يفعل المحرم على وجه الجهل بأنه محرم، ولو علم تحريمه لم يفعله، فإذا بين الله للناس آياته، لم يبق لهم عذر ولا حجة، فكان ذلك سببا للتقوى (٣).

وقال تعالى: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/١٩٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿واتقوا الله ﴾ أمر بالاتقاء في الاعتداء أي بألا يتجاوز الحد، لأن شأن المنتقم أن يكون عن غضب فهو مظنة الإفراط (٤). وإخبارٌ بأنه تعالى مع الذين اتقوا بالنصر والتأييد في الدنيا والآخرة (٥)، وهذا يدل على أن التقوى أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾ [البقرة/١٩٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**وصف زاد التقوى بالخيرية، وأمر أهل العقول بها يدل على أن التقوى في الحج مقصودة شرعا.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٩٧)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١٨٦/٢).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٨٧/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢١١/٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم (١/٢٨٥).

وقال تعالى: ﴿ زُمِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ اتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ﴾ [البقرة/٢١٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تفضيل المتقين على الكافرين يوم القيامة فيه " التنبيه على مزية التقوى وكونها سبباً عظيماً في هذه الفوقية، على عادة القرآن في انتهاز فرص الهدى والإرشاد ليفيد فضل المؤمنين على الذين كفروا، وينبه المؤمنين على وجوب التقوى لتكون سبب تفوقهم على الذين كفروا يوم القيامة، وهذه الفوقية في الآخرة في مقابلة الزينة للكافرين في الدنيا "(١)، وهذا يدل على أن التقوى مقصودة شرعا.

وقال تعالى:﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بتقوى الله بعد الأمر بإتيان الحرث يدل على أن تقوى الله في العلاقة الزوجية مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَحَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالتقوى في الطلاق والعدة والإمساك يدل على أن التقوى أمر مقصود شرعا.

وقوله: ﴿واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم ﴿تذكير بالتقوى وبمراعاة علمهم بأن الله عليم بكل شيء تنزيلاً لهم في حين مخالفتهم بأفعالهم لمقاصد الشريعة، منزلة من يجهل أن الله عليم، فإن العليم لا يخفى عليه شيء، وهو إذا علم مخالفتهم لا يحول بين عقابه وبينهم شيء (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلِّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمْ وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَراضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُ وَفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٍ ﴾ أَوْلَادَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٍ ﴾ [البقرة /٣٣٣]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٩٧/٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/٥٢٤).

طريقة دلالة الآية على المقصد:اقتران الأمر بتقوى الله بالرضاعة والنفقة والنهي عن الضرر والإحارة يدل على أنها مقصودة شرعا.

وقوله: ﴿واتقوا الله ﴾ تذييل للتخويف، والحث على مراقبة ما شرع الله، من غير محاولة ولا مكابدة (١). قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٨١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالتقوى يدل على أنها مقصودة شرعا..

فقوله تعالى: ﴿واتقوا يوما ﴿ تذييلاً لهاته الأحكام لأنّه صالح للترهيب من ارتكاب ما نهي عنه، والترغيب في فعل ما أمر به أو ندب إليه؛ لأن في ترك المنهيات سلامة من آثامها، وفي فعل المطلوبات استكثاراً من ثواها، والكل يرجع إلى اتّقاء ذلك اليوم الذي تُطلب فيه السلامة وكثرة أسباب النجاح (٢).

وقال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** الحث على التقوى بذكر ثمرتها ونتيجتها وهي تعليم الله للمتقين يدل على أنها مقصودة شرعا. وفي عطفه على الأمر بالتقوى إيماء إلى أنّ التقوى سبب إفاضة العلوم<sup>(٣)</sup>.

تكرر الحديث عن التقوى في سورة البقرة في الكثير من المواضع واقترن ذكرها بكثير من الأحكام وهذا وكأن تطبيق آية ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الذِي حَلَقَكُم وَالذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ فالعبادات كلها بحاجة إلى التعبد.فالصيام والحج والقصاص والطلاق والربا والدين وغيرها أمور ربطت بالتقوى.

# • التكليف بما في الوسع

قال تعالى:﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي تكليف النفس فوق الوسع يفهم منه أن التكليف بما في الوسع مقصود شرعا.

أي لايكلف أحد نفسا إلا وسعها، وذلك تشريع من الله للأمة بأن ليس لأحد أن يكلف أحدا إلا بما يستطيعه، وذلك أيضا وعد من الله بأنه لا يكلف في التشريع الإسلامي إلا بما يستطاع في العامة والخاصة (۱)،فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني، ولا من لم يجد شيئا بالنفقة حتى يجد (۲).

<sup>(</sup>١)المرجع السابق (٢/٠٤٤).

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (٩٧/٣٢).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (١١٨/٣).

وقال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة/٢٨٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي التكليف فوق الوسع يفهم منه أن التكليف بما في الوسع مقصود شرعا.

وأصل الأوامر والنواهي ليست من الأمور التي تشق على النفوس، بل هي غذاء للأرواح دواء للأبدان، وحمية عن الضرر، فالله تعالى أمر العباد بما أمرهم به رحمة وإحسانا، ومع هذا إذا حصل بعض الأعذار التي هي مظنة المشقة حصل التخفيف والتسهيل، إما بإسقاطه عن المكلف، أو إسقاط بعضه (٤).

### • التوبة

قال تعالى:﴿فَتَلَقَّى آَدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ [البقرة/٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذكر الله تعالى توبة آدم عليه السلام وتوبته عليه بطريق المدح والامتنان يدل على أن التوبة مقصودة شرعا.

قوله تعالى:﴿فَتَلَقَّى آدَمُ﴾ أي: تلقف وتلقن، وألهمه الله ﴿مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ﴾ وهي قوله: ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا﴾ الآية، فاعترف بذنبه وسأل الله مغفرته ﴿فَتَابَ﴾ الله ﴿عَلَيْهِ﴾ ورحمه (٥).

وقال تعالى:﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُنْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٧٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: رتب على التوبة عدم العقاب وعدم الظلم فدل ذلك على أنها مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ﴾ أي: بأخذ الزيادة ﴿وَلا تُظْلَمُونَ﴾ أي: بوضع رؤوس الأموال أيضا، بل لكم ما بذلتم من غير زيادة عليه ولا نقص منه (٢).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم،ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (١/٥٠).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم (١/٧١٧).

وقال تعالى: ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/١٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿إلا الذين تابوا ﴾ استثناء من ﴿الذين يكتمون ﴾ أي فهم لا تلحقهم اللعنةوهذا يدل على أن التوبة مقصودة شرعا.

وشُرط للتوبة أن يصلحوا ما كانوا أفسدوا وهو بإظهار ما كتموه وأن يبينوه للناس فلا يكفي اعترافهم وشُرط للتوبة أن يحلواتهم، فالتوبة هنا الإيمان بمحمد صلى الله عليه وسلم فإنه رجوع عن كتمانهم الشهادة له الواردة في كتبهم، وإنما زاد بعده ﴿وأصلحوا وبينوا﴾ لأن شرط كل توبة أن يتدارك التائب ما يمكن تداركه مما أضاعه بفعله الذي تاب عنه. ولعل عطف ﴿وبينوا ﴿على ﴿أصلحوا ﴿ عطف تفسير (١).

### • التوحيد

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/٢٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: أي وحدوا ربكم الذي حلقكم والذين من قبلكم (٢)، وهذا يدل على أن التوحيد مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ التَّمَرَاتِ رزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: هذه الآية جمعت بين الأمر بعبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وبيان الدليل الباهر على وجوب عبادته، وبطلان عبادة من سواه، وهو ذكر توحيد الربوبية لانفراده بالخلق والرزق والتدبير، فإذا كان كل أحد مقر أنه ليس له شريك في ذلك فكذلك فليكن إقراره أن الله لا شريك له في العبادة، وهذا أوضح دليل عقلي على وحدانية الباري، وبطلان الشرك (٣). وقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْ النَّهُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْ النَّهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ النَّهُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ اللهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/١٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نص الله تعالى على إرادة اليسر يدل على أن التيسير مقصود شرعا، لأن ما أخبر الله عزوجل أنه يريده شرعا فهو مقصود قطعا.

أي يريد الله تعالى أن ييسر عليكم الطرق الموصلة إلى رضوانه أعظم تيسير، ويسهلها أشدَّ تسهيل، ولهذا كان جميع ما أمر به عباده في غاية السهولة في أصله. وإذا حصلت بعض العوارض الموجبة لثقله سهله

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٧١-٧٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ٤٥.

تسهيلا آخر إما بإسقاطه، أو تخفيفه بأنواع التخفيفات.وهذه جملة لا يمكن تفصيلها لأن تفاصيلها جميع الشرعيات، ويدخل فيها جميع الرخص والتخفيفات (١).

وهذه الآية جاءت في سياق الحديث عن الصيام فتدل على أن التيسير في الصيام مقصود شرعا. "و يجوز أن يكون -قوله: (يريد الله بكم اليسر) - كالعلة لقوله (ومن كان مريضا) يبين به حكمة الرخصة، أي شرع لكم القضاء لأنه يريد بكم اليسر عند المشقة "٢)

وقال تعالى: ﴿ أَحلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ قَالُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴿ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴿ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة/١٨٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: تحليل الرفث في ليلة الصيام تيسيرا ودفعا للمشقة والعنت، وهذا يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الرخصة للمريض والذي به أذى من رأسه بالحلق والفدية يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

فإذا حصل الضرر بأن كان به أذى من مرض ينتفع بحلق رأسه، أو قروح أوقمل ونحو ذلك فإنه يحل له حلق رأسه ولكن يكون عليه فدية (٣). وجعل الله الصيام بدلا عن الهدي زيادة في الرحصة والرحمة، ولذلك شرع الصوم مفرقا فجعله عشرة أيام، ثلاثة منها في أيام الحج، وسبعة بعد الرجوع من الحج<sup>(٤)</sup>، وهذا كله من التيسير المقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَن اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ [البقرة/٢٠٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التخيير بين التعجل والتأخير يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١)المرجع السا ٨٦، ٨٧.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢/٥٧١.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤)المرجع السابق ص ٩١.

يقول السعدي: "وهذا تخفيف من الله تعالى على عباده في إباحة كلا الأمرين، ولكن من المعلوم أنه إذا أبيح كلا الأمرين، فالتأخر أفضل لأنه أكثر عبادة"(١).

وقال تعالى: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِحَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٣٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد:تغيير هيئة الصلاة والقبلة في الخوف يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

#### • الثبات

قال تعال: ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌّ فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلٌّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾[البقرة/٢٦٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح المنفقين أموالهم ليثبتوا أنفسهم يدل على أن الثبات أمر مقصود شرعا.

إن تكرّر الأفعال هو الذي يوجب حصول الملكة الفاضلة في النفس، بحيث تنساق عقب حصولها إلى الكمالات باختيارها، وبلا كلفة ولا ضجر. فالإيمان يأمر بالصدقة وأفعال البر، والذي يأتي تلك المأمورات يثبّت نفسه بأخلاق الإيمان، وعلى هذا الوجه تصير الآية تحريضاً على تكرير الإنفاق<sup>(٢)</sup>.

#### I + Zania

قال تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/٢٦٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الحكمة بالخير الكثير يدل على أن الحكمة مقصودة شرعا.

لما أمر تعالى بهذه الأوامر العظيمة المشتملة على الأسرار والحكم وكان ذلك لا يحصل لكل أحد، بل لمن من عليه وآتاه الله الحكمة، وهي العلم النافع والعمل الصالح ومعرفة أسرار الشرائع وحكمها، وإن من آتاه الله الحكمة فقد آتاه خيرا كثيرا وأي خير أعظم من خير فيه سعادة الدارين والنجاة من شقاو قمما! وفيه التخصيص بهذا الفضل وكونه من ورثة الأنبياء، فكمال العبد متوقف على الحكمة، إذ كماله بتكميل قوتيه العلمية والعملية فتكميل قوته العلمية بمعرفة الحق ومعرفة المقصود به، وتكميل قوته العملية بالعمل بالخير وترك الشر، وبذلك يتمكن من الإصابة بالقول والعمل وتنزيل الأمور منازلها في نفسه وفي غيره، وبدون ذلك لا يمكنه ذلك ٣٠.

<sup>(</sup>١)المرجع السابق ص ٩٣.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٣/٥١-٥٥).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (١٥/١).

#### • الحق

قال تعالى: ﴿ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ (١٤٧)

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات أن الحق من الله يدل على أن اتباع الحق مقصود شرعا.

قوله تعالى: ﴿الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ﴾ أي: هذا الحق الذي هو أحق أن يسمى حقا من كل شيء، لما اشتمل عليه من المطالب العالية، والأوامر الحسنة، وتزكية النفوس وحثها على تحصيل مصالحها، ودفع مفاسدها، لصدوره من ربك، الذي من جملة تربيته لك أن أنزل عليك هذا القرآن الذي فيه تربية العقول والنفوس، وجميع المصالح .

## • الخلافة في الأرض

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة /٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:تصريح الله بجعل آدم وذريته حلفاء في الأرض يدل على أن الخلافة أمر مقصود شرعا.

وقول الملائكة هذا ليس على وجه الاعتراض على الله، ولا على وجه الحسد لبني آدم، وإنما هو سؤال استعلام واستكشاف عن الحكمة في ذلك، يقولون: يا ربنا، ما الحكمة في خلق هؤلاء مع أن منهم من يفسد في الأرض ويسفك الدماء، فإن كان المراد عبادتك، فنحن نسبح بحمدك ونقدس لك، أي: نصلي لك، أي: ولا يصدر منا شيء من ذلك، وهلا وقع الاقتصار علينا؟ قال الله تعالى مجيبا لهم عن هذا السؤال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ أي: إني أعلم من المصلحة الراجحة في خلق هذا الصنف على المفاسد التي ذكرتموها ما لا تعلمون أنتم؛ فإني سأجعل فيهم الأنبياء، وأرسل فيهم الرسل (٢).

لأن كلامكم بحسب ما ظننتم، وأنا عالم بالظواهر والسرائر، وأعلم أن الخير الحاصل بخلق هذا الخليفة، أضعاف أضعاف ما في ضمن ذلك من الشر فلو لم يكن في ذلك، إلا أن الله تعالى أراد أن يجتبي منهم الأنبياء والصديقين، والشهداء والصالحين، ولتظهر آياته للخلق، ويحصل من العبوديات التي لم تكن تحصل بدون خلق هذا الخليفة، كالجهاد وغيره، وليظهر ما كمن في غرائز بيني آدم من الخير والشر بالامتحان، وليتبين عدوه من وليه، وحزبه من حربه، وليظهر ما كمن في نفس إبليس من الشر الذي انظوى عليه، واتصف به، فهذه حكم عظيمة، يكفى بعضها في ذلك (٣).

<sup>(</sup>١)تيسير الكريم الرجمن (٧٢/١)

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (٢١٦/١).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (١/٨١).

## خلقية الشريعة، ويدل على ذلك أمور منها:

#### أ- الأمانة

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اوْتُصِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ اؤتُتُمنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهُ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكُتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ البقرة (٢٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بأداء الأمانة للدائن والمدين يدل على خلقية الشريعة.

## ب- الإنفاق من طيب الكسب

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ [البقرة/٢٦٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:الأمر بالإنفاق من طيب المال والنهي عن تيمم الخبيث منه يدل على خلقية الشريعة.

## ج-السماحة والسهولة

قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَام﴾ [البقرة/٢٠٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ذم المنافقين ووصفهم باللدد في الخصومة يدل على أن حسن الخلق والسماحة والسهولة أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَهُو َ أَلَدُّ الْخِصَامِ ﴾ أي: إذا خاصمته، وجدت فيه من اللدد والصعوبة والتعصب، وما يترتب على ذلك، ما هو من مقابح الصفات، ليس كأخلاق المؤمنين، الذين جعلوا السهولة مركبهم، والانقياد للحق وظيفتهم، والسماحة سجيتهم (١).

## د-الصدق بين الزوجين

قال تعالى:﴿ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ الآية [البقرة/٢٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن كتمان حقيقة ما خلق الله في أرحامهن بالكذب يدل على أن الصدق أمر مقصود شرعا.

وقوله: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ أي: من حَبَل أو حيض (١).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١).

#### هــالعفة

قال تعالى: ﴿وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُم ﴾ [البقرة/١٨٧]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

الأمر بابتغاء ما كتب الله من الذرية والعفاف يدل على أن العفة أمر مقصود شرعا.

أي: انووا في مباشرتكم لزوجاتكم التقرب إلى الله تعالى والمقصود الأعظم من الوطء، وهو حصول الذرية وإعفاف فرجه وفرج زوجته، وحصول مقاصد النكاح (٢).

وقال تعالى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكَتَابُ أَجَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ اللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمً اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الل

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن المواعدة سرا يدل على أن العفة مقصودة شرعا.

قوله: ﴿ وَلَكِنْ لا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا ﴾قال السدي: يعني الزنا. (٣).

# و – قصد وجه الله في الإنفاق بعدم اتباعه بالمن والأذى

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الأجر وعدم الخوف والحزن على المنفق دون من ولا أذى يدل على حلقية الشريعة في الإنفاق.

والمقصد الشرعي: أن يكون إنفاق المنفق في سبيل الله مراداً به نصر الدين ولا حظّ للنفس فيه، فذلك هو أعلى درجات الإنفاق وهو الموعود عليه بهذا الأجر الجزيل، ودون ذلك مراتب كثيرة تتفاوت أحوالها<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ يُومِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٢٦٤]

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٩٠٦).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ٨٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (١/٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٣/٣٤).

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:النهي عن إبطال الصدقات بالمن والأذى وتشبيه من فعل ذلك بالمرائي في إحباط عمله يدل على خلقية الشريعة.

أي: لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى، كما تبطل صدقة من راءى بها الناس، فأظهر لهم أنه يريد وجه الله وإنما قصده مدح الناس له أو شهرته بالصفات الجميلة، ليشكر بين الناس، أو يقال: إنه كريم ونحو ذلك من المقاصد الدنيوية، مع قطع نظره عن معاملة الله تعالى وابتغاء مرضاته وجزيل ثوابه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ (١).

ووجه الشبه عدم الانتفاع مِمَّا أعطوا بأزيدَ من شفاء ما في صدورهم من حبّ التطاول على الضعفاء وشفاء خُلق الأذى المتطبعين عليه دون نفع في الآخرة (٢).

## ز - النهي عن الجدال

قال تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾ [البقرة/١٩٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن الجدال في الحج يدل على خلقية الشريعة.

إن المراد بالجدال هاهنا: المخاصمة.، فعن عبد الله ابن مسعود في قوله: قال: ﴿وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجِّ اللهُ ابن مسعود في قوله: قال: ﴿وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجِّ اللهُ اللهُ عَمْرِ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْرِ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهَا فِي الْحِجُ اللهُ اللهُ عَنْهَا فِي الْحِجُ اللهُ اللهُ عَنْهَا فِي الْحِجُ اللهُ عَنْهَا فِي الْحَجِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهَا فِي الْحَجِ اللهُ الله

## ح-النهى عن الاعتداء في القتال

قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة/١٩٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن الاعتداء بجميع أنواعه في القتال حتى في قتال غير المسلمين يدل على خلقية الشريعة.

وقوله: ﴿ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ أي: قاتلوا في سبيل الله ولا تعتدوا في ذلك ويدخل في ذلك ارتكاب المناهي -كما قاله الحسن البصري -من المُثُلة، والغُلُول، وقتل النساء والصبيان والشيوخ

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٦٩٤).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٣/٤٤).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (١/٦٤٥).

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن (٩١/١).

الذين لا رأي لهم ولا قتال فيهم، والرهبان وأصحاب الصوامع، وتحريق الأشجار وقتل الحيوان لغير مصلحة (١).

## • الدخول في السلم كافة

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة/٢٠٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالدحول في السلم كافة يدل على أنه مقصود شرعا.

يقول تعالى آمرًا عباده المؤمنين به المصدّقين برسوله: أنْ يأخذوا بجميع عُرَى الإسلام وشرائعه، والعمل بجميع أوامره، وترك جميع زواجره ما استطاعوا من ذلك،فعن ابن عباس، ومجاهد، وطاوس، والضحاك، وعكرمة، وقتادة، والسُّدي، وابن زيد، في قوله: ﴿ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ﴾ يعني: الإسلام (٢).

ومن المفسرين من يجعل قوله: ﴿ كَافَةً ﴾ حالا من الداخلين، أي: ادخلوا في الإسلام كلكم. والصحيح الأول، وهو أنّهم أمروا كلهم أن يعملوا بجميع شعب الإيمان وشرائع الإسلام، وهي كثيرة جدًا ما استطاعوا منها<sup>(٣)</sup>.

## • الذكر

قال تعالى:﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاحِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَقْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌّ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة/١١٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف من يمنع ذكر الله في المساجد بالظلم يدل على أن ذكر الله في المساجد مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ﴾ [البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكر الله تعالى وترتيب الجزاء عليه بأن يذكر الله من ذكره يدل على أن الذكر مقصود شرعا.

قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ فأمر تعالى بذكره، ووعد عليه أفضل جزاء، وهو ذكره لمن ذكره. وذكر الله تعالى، أفضله ما تواطأ عليه القلب واللسان، وهو الذكر الذي يشمر معرفة الله ومحبته، وكثرة ثوابه (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٢٥).

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (١/٥٦٥).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (١/٥٦٦).

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن (٧٤/١).

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ حُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَصْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ ﴾ [البقرة/١٩٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكر الله في مزدلفة يدل على أن الذكر في الحج مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/٩٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالاستغفار بعد الفراغ من أعمال يوم عرفة يدل على أن الذكر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ﴾ [البقرة/٢٠٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكرالله كما يذكر المرء آباءه أو أشد يدل على أن الذكر مقصود شرعا.

أمر تعالى بذكره والإكثار منه بعد قَضَاء المناسك وفراغها. قوله: ﴿كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ المقصود منه الحث على كثرة الذكر الله عز وجل؛ ولهذا كان انتصاب قوله: ﴿أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا ﴾ على التمييز، تقديره كذكركم آباءكم أو أشد منه ذكرًا (١).

وقال تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ [البقرة/٢٠٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكر الله أيام التشريق يدل على أن الذكر في الحج مقصود شرعا.

## • الرجاء

قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ (٢١٨)

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح الله لمن يرجو رحمته يدل على أن الرجاء مقصود شرعا.

قوله: ﴿ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ ﴾ إشارة إلى أن العبد ولو أتى من الأعمال بما أتى به لا ينبغي له أن يعتمد عليها، ويعول عليها، بل يرجو رحمة ربه، ويرجو قبول أعماله ومغفرة ذنوبه، وستر عيوبه .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١)

### • الرحمة

قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَحْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل بلفظ: "ذلك" يدل على أن أخذ الدية مقصده الرحمة بالناس وهذا يدل على أن الرحمة مقصودة شرعا.

### Items

قال تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ [البقرة/١٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل صريح للأمر بالاستجابة لله والإيمان به بالرشد يدل على أنه أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ أي يحصل لهم الرشد الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة، ويزول عنهم الغي المنافي للإيمان والأعمال الصالحة. ولأن الإيمان بالله والاستجابة لأمره سبب لحصول العلم (١).

وقال تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُنْقَى ﴾ [البقرة/٢٥٦] ٢٥٦

طريقة دلالة الآية على المقصد: طريق معرفة المقصد هنا من طريقين: الأول التعليل: علل عدم الإكراه بعد على الدين لأنه قد تبين للناس الهدى من الضلال، والرشد من الغي فلا حاجة بعد ذلك إلى الإكراه بعد البيان. الثانى: وصف الدين بالرشد يدل على أن الرشد مقصود شرعا.

## • الرهبة

قال تعالى:﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾ [البقرة/٤٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالرهبة من الله يدل على ألها مقصودة شرعا.

وقوله: ﴿وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ﴾ أي: فاخشون،وهذا انتقال من الترغيب إلى الترهيب، فدعاهم إليه بالرغبة والرهبة، لعلهم يرجعون إلى الحق واتباع الرسول والاتعاظ بالقرآن وزواجره، وامتثال أوامره، وتصديق أخباره (٢٠).

<sup>(</sup>١)المرجع السابق (١/٨٧)

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (٢٤٢/١).

#### • السعادة

قال تعالى: ﴿قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/٣٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الوعد بالجزاء على اتباع الهدى بعدم الحزن يفهم منه أن السعادة أمر مقصود شرعا..

## الشكر

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة / ٢ ٥]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**تعليل صريح للعفو عن بني إسرائيل بالشكر يدل على أنه مقصود شرعا. وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/٥٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل صريح للبعث بعد الموت بالشكر يدل على أنه أمر مقصود شرعا. وقال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ﴾ [البقرة/١٥٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بشكر نعمة الله تعالى والنهي عن الكفر به يدل على أن الشكر أمر مقصود شرعا.

أمر بالشكر عموما فقال: ﴿وَاشْكُرُوا لِي﴾ أي: على ما أنعمت عليكم بهذه النعم، ودفعت عنكم صنوف النقم، والشكر يكون بالقلب، إقرارا بالنعم، واعترافا، وباللسان ذكرا وثناء، وبالجوارح طاعة للله وانقيادا لأمره واجتنابا لنهيه، فالشكر فيه بقاء النعمة الموجودة، وزيادة في النعم المفقودة، وفي الإتيان بالأمر بالشكر بعد النعم الدينية، من العلم وتزكية الأحلاق والتوفيق للأعمال، بيان أنما أكبر النعم، بل هي النعم الحقيقية التي تدوم، إذا زال غيرها، وأنه ينبغي لمن وفقوا لعلم أو عمل، أن يشكروا الله على ذلك، ليزيدهم من فضله، وليندفع عنهم الإعجاب، فيشتغلوا بالشكر(١).

وقوله: ﴿وَلَا تَكْفُرُونِ﴾ لهي عن الكفران للنعمة، والكفران مراتب أعلاها جحد النعمة وإنكارها ثم قصد الخفائها، ثم السكوت عن شكرها غفلة وهذا أضعف المراتب وقد يعرض عن غير سوء قصد لكنه تقصير (٢).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾[البقرة/١٧٢].

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٤٧).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/١٥).

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالشكر على أكل طيب الرزق يدل على أن الشكر على ذلك مقصود شرعا.

أمرهم بأكل الطيبات من الرزق، والشكر لله على إنعامه، باستعمالها بطاعته، والتقوي بها على ما يوصل إليه.

وقوله ﴿إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ أي: فاشكروه، فدل على أن من لم يشكر الله، لم يعبده وحده، كما أن من شكره، فقد عبده، وأتى بما أمر به والأمر بالشكر، عقيب النعم؛ لأن الشكر يحفظ النعم الموجودة، ويجلب النعم المفقودة كما أن الكفر، ينفر النعم المفقودة ويزيل النعم الموجودة .

وقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ مِنْكُمُ الشَّهْرَ وَلَتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة / ١٨٥] بكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة / ١٨٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل بلفظ "لعل" يدل على أن الشكر أمر مقصود شرعا.

### • الصبر

قال تعالى: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ [البقرة/٤٥] وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة/٢٥] طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالاستعانة بالصبر ومعية الله للصابرين يدل على أن الصبر أمر مقصود شرعا.

أمر الله تعالى المؤمنين بالاستعانة على أمورهم الدينية والدنيوية ﴿بالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ﴾ فالصبر هو: حبس النفس وكفها عما تكره، فهو ثلاثة أقسام: صبرها على طاعة الله حتى تؤديها، وعن معصية الله حتى تتركها، وعلى أقدار الله المؤلمة فلا تتسخطها (٢).

وقال تعالى:﴿الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ﴾ [البقرة/١٥٦، ١٥٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:البشارة للصابرين وعظم الجزاء لهم والثناء عليهم يدل على أن الصبر مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨١/١)

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٧٤/١).

ووصفُ الصابرين بألهم: ﴿ الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا ﴾ الخ لإفادة أن صبرهم أكمل الصبر إذ هو صبر مقترن ببصيرة في أمر الله تعالى إذ يعلمون عند المصيبة ألهم مِلْك لله تعالى يتصرف فيهم كيف يشاء فلا يجزعون مما يأتيهم، ويعلمون ألهم صائرون إليه فيثيبهم على ذلك، فالمراد من القول هنا القول المطابق للاعتقاد إذ الكلام إنما وضع للصدق، وإنما يكون ذلك القول معتبراً إذا كان تعبيراً عما في الضمير فليس لمن قال هاته الكلمات بدون اعتقاد لها فضل وإنما هو كالذي ينعق عما لا يَسْمَع، وقد علمهم الله هذه الكلمة الجامعة لتكون شعارهم عند المصيبة، لأن الاعتقاد يقوى بالتصريح لأن استحضار النفس للمدركات المعنوية ضعيف يحتاج إلى التقوية بشيء من الجسّ، ولأن في تصريحهم بذلك إعلاناً لهذا الاعتقاد وتعليماً له للناس (۱).

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَسَائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة /٧٧٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** جعل الصبر من البر ومدح من يتصف به بالصدق والتقوى يدل على أن الصبر في الفقروالمرض ووقت قتال الأعداء مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ﴾ أي: الفقر، لأن الفقير يحتاج إلى الصبر من وجوه كثيرة، لكونه يحصل له من الآلام القلبية والبدنية المستمرة ما لا يحصل لغيره.

فإن تنعم الأغنياء بما لا يقدر عليه تألم، وإن جاع أو جاعت عياله تألم، وإن أكل طعاما غير موافق لهواه تألم، وإن عرى أو كاد تألم، وإن نظر إلى ما بين يديه وما يتوهمه من المستقبل الذي يستعد له تألم، وإن أصابه البرد الذي لا يقدر على دفعه تألم.

فكل هذه ونحوها، مصائب، يؤمر بالصبر عليها، والاحتساب، ورجاء الثواب من الله عليها.

﴿وَالضَّرَّاءِ﴾ أي: المرض على اختلاف أنواعه، من حمى، وقروح، ورياح، ووجع عضو، حتى الضرس والإصبع ونحو ذلك، فإنه يحتاج إلى الصبر على ذلك؛ لأن النفس تضعف، والبدن يألم، وذلك في غاية المشقة على النفوس، خصوصا مع تطاول ذلك، فإنه يؤمر بالصبر، احتسابا لثواب الله تعالى.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٥٥).

﴿ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ أي: وقت القتال للأعداء المأمور بقتالهم، لأن الجلاد، يشق غاية المشقة على النفس، ويجزع الإنسان من القتل، أو الجراح أو الأسر، فاحتيج إلى الصبر في ذلك احتسابا، ورجاء لثواب الله تعالى الذي منه النصر والمعونة، التي وعدها الصابرين (١).

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَمَّا حَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَّا حَاوَزَهُ هُو وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيُومَ بِحَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو اللَّهِ كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيُومُ بِحَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو اللَّهِ كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً وَلَيْلَا صَبْرًا كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (٢٤٩) وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (٢٥٩) وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبَلَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَرَبُ مِنْهُ مِنْ لِمُوسُلِعَ مَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ [البقرة/٢٤٩] اللَّهُ عَلَى الْعَالَمِينَ (٢٥٥) تِلْكَ آيَاتُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [البقرة/٢٤٩]

# طريقة دلالة الآيات على المقصد:

اختبار صبر المجاهدين وإخبارهم أن الله معهم ودعائهم ربهم أن يفرغ عليهم صبرا يدل على أن الصبر مقصود شرعا<sup>(٢)</sup>.

### • الصدق

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَجِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

مدح من اتصف بالصفات الواردة في الآية بالصدق يدل على أن الصدق مقصود شرعا.

وقوله: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا ﴾ أي: هؤلاء الذين اتصفوا بهذه الصفات هم الذين صَدَقوا في إيماهم؟ لأهُم حققوا الإيمان القلبي بالأقوال والأفعال، فهؤلاء هم الذين صدقوا (٣).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١).

<sup>(</sup>٢) يراجع: تيسير الكريم الرحمن (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (١/٤٨٨).

#### • الطاعة

قال تعالى:﴿وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسَنِينَ (٥٨) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِنَ السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (٥٩)﴾ [البقرة/٥٨-٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على مخالفة بني إسرائيل لأمر الله لهم يفهم منه أن طاعة الله أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُوًا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [البقرة/٦٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم عدم استجابة بني إسرائيل لأمر الله بذبح البقرة يدل على أن الطاعة مقصودة شرعا.

قال لكم موسى في تبيين القاتل: اذبحوا بقرة، وكان من الواجب المبادرة إلى امتثال أمره، وعدم الاعتراض عليه، ولكنهم أبوا إلا الاعتراض، فقالوا: ﴿أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا ﴾ فقال نبي الله: ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ (١).

### • الطيب

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة/١٧٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بأكل الطيب من الرزق يدل على أن الطيب مقصود شرعا. قوله: ﴿طَيِّبًا ﴾ أي: ليس بخبيث، كالميتة والدم، ولحم الخنزير، والخبائث كلها .

# • عدم المؤاخذة على الخطأ والنسيان

قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاحِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تُحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٢٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قال تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تَوَاحَذُنَا إِنْ نَسَيْنًا أُو أَحَطَأُنا ﴾ والفرق بينهما: أن النسيان: ذهول القلب عن ما أمر به فيتركه نسيانا، والخطأ: أن يقصد شيئا يجوز له قصده ثم يقع فعله

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٤٥).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (١/٨٨)

على ما لا يجوز له فعله: فهذان قد عفا الله عن هذه الأمة ما يقع بمما رحمة بمم وإحساناً. وهذا يدل على أن عدم المؤاخذة على الخطأ والنسيان مقصود شرعا.

#### • العبادة

قال تعالى:﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [البقرة/٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إضافة العبد إلى الله عزوجل إضافة تشريف تدل على أن العبودية منزلة شريفة، "وفي وصف الرسول بالعبودية في هذا المقام العظيم، دلالة على أن أعظم أوصافه صلى الله عليه وسلم، قيامه بالعبودية" (٢) وهذا يدل على أن العبادة مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بعبادة الله يدل على أن العبودية مقصود شرعا.

والأمر عام لكل الناس، وهو العبادة الجامعة لامتثال أوامر الله، واحتناب نواهيه، وتصديق حبره، فأمرهم تعالى بما خلقهم له"(٣).

وقال تعالى:﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن اتخاذ الأنداد يفهم منه الأمر بعبادة الله وحده.

أي لا تشركوا بالله غيره من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر<sup>(٤)</sup>، فتعبدولهم كما تعبدون الله، وتحبولهم كما تعبدون الله (°).

وأنتم تعلمون أنه لارب يرزقكم غيره وقد علمتم أن الذي يدعوكم إليه الرسول صلى الله عليه وسلم من التوحيد هو الحق الذي لا شك فيه (٦).

وقال تعالى:﴿وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ ﴾ [البقرة/٨٣

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: أخذ الميثاق على بني إسرائيل واستخدام أسلوب الاستثناء يفيد حصر العبادة لله وحده.

<sup>(</sup>١)المرجع السابق (١/١٠)

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق ٤٦.

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق ٤٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ٥٠.

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن ص ٥٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم ص٥٠.

وقال تعالى:﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَّهَ آَبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾ [البقرة/١٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إقرار الله سبحانه لوصية يعقوب عليه السلام لبنيه قبل وفاته بعبادة الله وحده وذكرها على سبيل المدح يدل على أن العبادة مقصودة شرعا.

إن الأمر بعبادة الله وحده والنهي عن اتخاذ الأنداد وتشريف النبي صلى الله عليه وسلم بوصف العبودية في مقام التحدي يدل على أن العبادة لله وحده أمر مقصود شرعا.

#### • العدل

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٤٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي إضاعة ثواب صلاة المسلمين الذين امتثلوا أمر الله فيها قبل تحويل القبلة يدل على كمال عدل الله سبحانه وأنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِمَانَكُمْ ﴾ أي صلاتكم إلى بيت المقدس قبل ذلك ما كان يضيع ثوابها عند الله (١). ودخل في ذلك من مات من المؤمنين قبل تحويل الكعبة، فإن الله لا يضيع إيمالهم، لكونهم امتثلوا أمر الله ورسوله في وقتها، وطاعة الله امتثال أوامره في كل وقت بحسب ذلك (٢).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْثَى ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إيجاب القصاص بالعدل يدل على أن العدل مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/١٩٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله تعالى: ﴿فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ أمر بالمماثلة التي تدل على العدل حتى مع المشركين (٣)، يدل على أن العدل مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٦٨] الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢٨]

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، ص ٢٠٠٠.

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات أن للمرأة حقوقا مثل ما أن للرجل حقوقا يدل على عدل الله سبحانه بينهما وزيادة الفضل لا تخل بالعدل وهذا يدل على أن العدل مقصود شرعا.

#### Ilabe

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَى الْحُرُّ بِالْحُرْ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَى فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَحْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الترغيب في العفو عن القاتل بالدية أو العفو مجانا يدل على أن العفو مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اَلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَلَا تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الترغيب في العفو بأنه أقرب للتقوى يدل على أن العفو مقصود شرعا.

### • العلم

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ حَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ (٣٠) وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣١) قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عَلِيمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢)﴾[البقرة/٣٠-٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تفضيل آدم على الملائكة بالعلم يدل على أن العلم مقصود شرعا.

يقول السعدي: "فيه فضيلة العلم من وجوه: منها: أن الله تعرف لملائكته؛ بعلمه وحكمته، ومنها: أن الله عرفهم فضل آدم بالعلم؛ وأنه أفضل صفة تكون في العبد، ومنها: أن الله أمرهم بالسجود لآدم؛ إكراما له؛ لما بان فضل علمه" \.

# • الفلاح

قال تعالى:﴿أُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾[البقرة/٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح العاملين بالفلاح يدل على أنه مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١)

والفلاح هو الفوز بالمطلوب والنجاة من المرهوب، حصر الفلاح فيهم، لأنه لا سبيل إلى الفلاح إلا بسلوك سبيلهم، وماعدا تلك السبيل فهي سبل الشقاء (١).

وقال تعالى:﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكَمْ تُفْلِحُونَ﴾ [البقرة/١٨٩] ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [البقرة/١٨٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل بلفظ: "لعل" يدل على أن الفلاح مقصود شرعا.

وقوله: ﴿واتقوا الله لعلكم تفلحون﴾ أي تظفَرون بمطلبكم من البر: فإن البر في اتباع الشرع فلا تفعلوا شيئاً إلا إذا كان فيه مرضاة الله، ولا تتبعوا خطوات المبتدعين الذين زادوا في الحج ما ليس من شرع إبراهيم (٢).

#### • المحبة

قال تعالى:﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبَّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ﴾ [البقرة/١٦٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح المؤمنين بشدة محبتهم لله يدل على أن محبة الله مقصودة شرعا.

مدح الله المؤمنين بقوله: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ أَي: من أهل الأنداد لأندادهم، لأهم أخلصوا مجبتهم له، وهؤلاء أشركوا بها، ولأهم أحبوا من يستحق الحبة على الحقيقة، الذي محبته هي عين صلاح العبد وسعادته وفوزه، والمشركون أحبوا من لا يستحق من الحب شيئا، ومحبته عين شقاء العبد وفساده، وتشتت أمره (٣). ولحبهم لله وتمام معرفتهم به، وتوقيرهم وتوحيدهم له، لا يشركون به شيئًا، بل يعبدونه وحده ويتوكلون عليه، ويلجؤون في جميع أمورهم إليه (٤).

# • المعروف

قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة/١٧٨] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر باتباع القاتل في الدية بالمعروف يدل على أن المعروف أمر مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١)تيسير الكريم الرحمن ص٤١.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/٩٩١).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٧٩/١).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (١/٤٧٦).

وقال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:اشتراط المعروف في الحقوق والواجبات بين الزوجين يدل على أن المعروف أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة/٢٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:اشتراط المعروف في إمساك الزوجة يدل على أن المعاملة بالمعروف بين الزوجين مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَحَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**الأمر بالإمساك بالمعروف والتسريح بالمعروف يدل على أن المعروف مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُوْا بَيْنَهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٣٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اشتراط المعروف في الإذن بالزواج من المطلقة طلاقا بائنا يدل على أن المعروف أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُوا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُ وَفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ أَوْلَادَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرِ ﴾ [البقرة/٣٣٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**تقييد الرزق والكسوة وأحرة الرضاع بالمعروف يدل على أن المعروف مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الإثم عن التزين بالمعروف بعد انقضاء العدة يدل على أن المعروف مقصود شرعا.

قال ابن عباس: إذا طلقت المرأة أو مات عنها زوجها، فإذا انقضت عدتما فلا جناح عليها أن تتزين وتتصنع وتتعرض للتزويج، فذلك المعروف (١) فقوله: ﴿ فَلَا حُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ أي من مراجعتها للزينة والطيب ﴿ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ أي على وجه غير محرم ولا مكروه (٢).

وقال تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة/٢٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:اشتراط المعروف في المتعة يدل على أن المعروف مقصود شرعا.

عليكم أن تمتعوهن بأن تعطوهن شيئا من المال جبرا لخواطرهن علَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ أَي على المعسر قَدَرُهُ ﴾. وهذا قال: همَتَاعًا على المعسر قَدَرُهُ ﴾. وهذا قال: همَتَاعًا بالْمَعْرُوفِ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ ﴿ [البقرة/٢٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل قول المعروف والمغفرة حير من الصدقة مع الأذى يدل على أن المعروف والمغفرة مقصودان شرعا.

قال تعالى: ﴿ قُولٌ مَعْرُوفٌ ﴾ أي: من كلمة طيبة ودعاء لمسلم ﴿ وَمَعْفِرَة ﴾ أي: غفر عن ظلم قولي أو فعلي ﴿ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى ﴾ (٤). لأن القول المعروف إحسان قولي، والمغفرة إحسان أيضا بترك المؤاخذة، وكلاهما إحسان ما فيه مفسد، فهما أفضل من الإحسان بالصدقة التي يتبعها أذى بمن أو غيره (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (١/٩٣/).

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن (١١٣/١).

# • المتاع

قال تعالى: ﴿فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينَ﴾ [البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل الله سبحانه الأرض متاعا لبني آدم يدل على أن التمتع بما في الأرض مقصود شرعا.

وإنما كان ذلك متاعاً لأن الحياة أمر مرغوب لسائر البشر على أن الحياة لا تخلو من لذات وتمتع بما وَهَبَنا الله من الملائمات'.

#### • الهداية

قال تعالى:﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/٣٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:الوعد بالجزاء الحسن في الدنيا والآخرة على اتباع الهدى يدل على أن الهداية أمر مقصود شرعا.

قوله ﴿ فإما ياتينكم مني هدى ﴾ هو في معنى العهد أخذه الله على آدم فلزم ذريته أن يتبعوا كل هدى يأتيهم من الله (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل بلفظ: "لعل" يدل على أن الهداية مقصودة شرعا.

وقال تعالى:﴿وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَيْنِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ﴾ [البقرة/١٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التأكيد بأن الهدى الذي يطلبه العبد هو الذي من عند الله على لسان رسوله محمدصلى الله عليه وسلم يدل على أن الهداية أمر مقصود شرعا.

أي قل يا محمد إن هدى الله الذي بعثني به هو الهدى، يعني هو الدين المستقيم الصحيح الكامل الشامل $\binom{n}{r}$ .

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/٤٣٧)

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (١/٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، ص ١٤٢.

وقال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ لَيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة/٢١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تخصيص الهداية الذين آمنوا بالإسلام يدل على أن الهداية أمر مقصود شرعا.

قوله: فهدى الله الذين آمنوا من هذه الأمة فل اختلفوا فيه من الحق فكل ما اختلف فيه أهل الكتاب، وأخطأوا فيه الحق والصواب، هدى الله للحق فيه هذه الأمة فيإذنه تعالى وتيسيره لهم ورحمته فوالله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم فعم الخلق تعالى بالدعوة إلى الصراط المستقيم، عدلا منه تعالى وإقامة الحجة على الخلق...وهدى بفضله ورحمته، وإعانته ولطفه من شاء من عباده، فهذا فضله وإحسانه، وذاك عدله وحكمته (۱).

### • الهجرة

قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاحَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [البقرة/٢١٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف من آمن وهاجر وجاهد في سبيل الله بأنهم يرجون رحمة الله يدل على أن الهجرة مقصودة شرعا. والهجرة: هي مفارقة المحبوب المألوف، لرضا الله تعالى، فيترك المهاجر وطنه وأمواله، وأهله، وخلانه، تقربا إلى الله ونصرة لدينه .

### • الوسطية

قال تعالى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة/٤٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد** إخبار الله سبحانه على سبيل المدح والامتنان بجعل هذه الأمة وسطا يدل على أن الوسطية مقصود ة شرعا.

قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ أي: عدلا خيارا، وما عدا الوسط، فأطراف داخلة تحت الخطر، فجعل الله هذه الأمة، وسطا في كل أمور الدين، وسطا في الأنبياء، ووسطا في الشريعة، لا تشديدات

١ تيسير الكريم الرحمن ص٩٦.

۲ تيسير الكريم الرحمن (۹۸/۱)

اليهود وآصارهم، ولا تحاون النصارى.فلهذه الأمة من الدين أكمله، ومن الأخلاق أجلها، ومن الأعمال أفضلها.

ووهبهم الله من العلم والحلم، والعدل والإحسان، ما لم يهبه لأمة سواهم، فلذلك كانوا ﴿أُمَّةً وَسَطًا ﴾ كاملين ليكونوا ﴿شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط(١).

### • الوفاء

قال تعالى:﴿الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ [البقرة/٢٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: وصف الفاسقين بنقض العهود على سبيل الذم يفهم منه أن الوفاء بالعهود أمر مقصود شرعا.

وصف الفاسقين فقال: ﴿الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ وهذا يعم العهد الذي بينهم وبينه والذي بينهم وبينه والذي بينهم وبين عباده الذي أكده عليهم بالمواثيق الثقيلة والإلزامات، فلا يبالون بتلك المواثيق؛ بل ينقضونما ويتركون أوامره ويرتكبون نواهيه؛ وينقضون العهود التي بينهم وبين الخلق (٢).

وقال تعالى:﴿يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ﴾ [البقرة/٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر الصريح بالوفاء بالعهد والوعد من الله بوفاء عهده مع عباده يدل على أن الوفاء مقصود شرعا.

قوله:﴿وَأُونُوا بِعَهْدِي﴾ وهو ما عهده إليهم من الإيمان به، وبرسله وإقامة شرعه﴿أُوفِ بِعَهْدِكُمْ﴾ وهو المجازاة على ذلك.

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ فَوْنَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة / ١٧٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**مدح المتصفين بالوفاء بالعهد وألهم هم الصادقون المتقون يدل على أن الوفاء بالعهد أمر مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٠/١) باختار.

٢ المرجع السابق (١/٤٧).

٣ المرجع السابق (١/٠٥)

قوله: ﴿ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا ﴾ والعهد: هو الالتزام بإلزام الله أو إلزام العبد لنفسه. فدخل في ذلك حقوق الله كلها، لكون الله ألزم بها عباده والتزموها، ودخلوا تحت عهدتها، ووجب عليهم أداؤها، وحقوق العباد، التي أوجبها الله عليهم، والحقوق التي التزمها العبد كالأيمان والنذور، ونحو ذلك (١).

وذكر الوفاء بالعهد لما فيه من الثقة بالمعاهِد ومن كرم النفس وكون الجِد والحق لها دربة وسجية، وإنما قيد بالظرف وهو إذا عاهدوا أي وقت حصول العهد فلا يتأخر وفاؤهم طَرفَة عَيْن<sup>(٢).</sup>

وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اَلَّا يَنْسَوُ الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اَلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بتذكر الفضل بين الأزواج يدل على أن الوفاء أمر مقصود شرعا.

# • ولاية الله

قال تعالى:﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّلُورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [البقرة/٢٥٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الهداية لكل من تولى الله دليل على أنه مقصود شرعا.

وقع قوله: ﴿الله ولي الذين آمنوا﴾ الآية موقع التعليل لقوله: ﴿لا انفصام لها﴾ [البقرة: ٢٥٦] لأنّ الذين كفروا بالطاغوت وآمنوا بالله قد تولّوا الله فصار وليّهم، فهو يقدّر لهم ما فيه نفعهم وهو ذبّ الشبهات عنهم، فبذلك يستمر تمسّكهم بالعروة الوثقى ويأمنون انفصامها، أي فإذا اختار أحد أن يكون مسلماً فإنّ الله يزيده هدى.

والولي الحُليف فهو ينصر مولاه. فالمراد بالنور نور البرهان والحق، وبالظلمات ظلمات الشبهات والشك، فالله يزيد الذين اهتدوا هدى لأنّ اتّباعهم الإسلام تيسير لطرق اليقين فهم يزدادون توغّلا فيها يوماً فيوماً، وبعكسهم الذين اختاروا الكفر على الإسلام فإنّ اختيارهم ذلك دل على ختم ضُرب على عقولهم فلم يهتدوا، فهم يزدادون في الضلال يوماً فيوماً. ولأجل هذا الازدياد المتحدّد في الأمرين وقع التعبير بالمضارع في يخرجهم ويخرجونهم".

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور (١٣١/٢).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق (٣٠/٣).

# المطلب الثاني : دفع المفاسد

#### • الإباء

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٣٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** وصف الله إبليس بالإباء وهو الامتناع عن السجود يدل على أن ترك الإباء مقصود شرعا.

# • اتباع الآباء في الضلال

قال تعالى:﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾[البقرة/١٧٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله عزوجل المشركين باتباعهم لآبائهم وعدم اتباعهم لما أنزل الله يدل على أن ترك اتباع الآباء في الضلال مقصود شرعا.

أخبر تعالى عن حال المشركين إذا أمروا باتباع ما أنزل الله على رسوله رغبوا عن ذلك وقالوا: ﴿بَلْ نَتَبِعُ مَا أَنْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا﴾ فاكتفوا بتقليد الآباء، وزهدوا في الإيمان بالأنبياء، ومع هذا فآباؤهم أجهل الناس، وأشدهم ضلالا وهذه شبهة لرد الحق واهية، فهذا دليل على إعراضهم عن الحق، ورغبتهم عنه، وعدم إنصافهم، فلو هدوا لرشدهم، وحسن قصدهم، لكان الحق هو القصد، ومن جعل الحق قصده، ووازن بينه وبين غيره، تبين له الحق قطعا، واتبعه إن كان منصفا .

# • اتباع أهواء اليهود والنصارى

قال تعالى:﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ﴾ [البقرة/١٠٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن اتباع أهل الكتاب في السؤال كما سألوا موسى يدل على أن ترك اتباع أهواءهم مقصود شرعا.

ينهى الله المؤمنين، أو اليهود، بأن يسألوا رسولهم ﴿كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ﴾ والمراد بذلك، أسئلة التعنت والاعتراض (٢).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨١/١)

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (١/٦٢).

وقال تعالى:﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهِ عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة/١٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتب عدم ولاية الله لمن اتبع هوى اليهود والنصارى يدل على أن ترك اتباع أهواءهم أمر مقصود شرعا.

في الآية النهي العظيم عن اتباع أهواء اليهود والنصارى، والتشبه بهم فيما يختص به دينهم، والخطاب وإن كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم فإن أمته داخلة في ذلك، لأن الاعتبار بعموم المعنى لا بخصوص المخاطب، كما أن العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب<sup>(۱)</sup>.

وقال تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [البقرة/١٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي الصريح عن اتباع دعودة اليهود والنصارى بالأمر باتباع ملة إبراهيم عليه السلام يدل على أن ترك اتباع اليهود والنصارى مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا حَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة/١٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف المتبع هوى أهل الكتاب بالظلم يدل على أن عدم اتباع أهوائهم مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ إنما قال: ﴿ أهواءهم ﴾ ولم يقل "دينهم "لأن ما هم عليه مجرد أهوية نفس، حتى هم في قلوبهم يعلمون أنه ليس بدين، ومن ترك الدين، اتبع الهوى ولا محالة ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا حَاءَكَ مِنَ الْعِلْم ﴾ بأنك على الحق، وهم على الباطل، ﴿ إِنَّكَ إِذًا لمن الظالمين ﴾ (٢).

# • اتباع خطوات الشيطان

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ (١٦٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ (١٦٩)﴾ [البقرة/١٦٨، ١٦٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن اتباع خطوات الشيطان يدل على أن ترك اتباع خطواته مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٦٤/١)

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (٧٢/١).

لما أمرهم باتباع ما أمرهم به \_ إذ هو عين صلاحهم \_ نهاهم عن اتباع ﴿خُطُواَتِ الشَّيْطَانِ﴾ أي: طرقه التي يأمر بها، وهي جميع المعاصي من كفر، وفسوق، وظلم ﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُ مُبِينً ﴾ أي: ظاهر العداوة، فلا يريد بأمركم إلا غشكم، وأن تكونوا من أصحاب السعير (١).

# • اتخاذ آیات الله هزوا

قال تعالى:﴿وَلَا تَتَّخِذُوا آَيَاتِ اللَّهِ هُزُوًّا﴾[البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن اتخاذ آيات الله هزوا يدل على أن تركه مقصود شرعا.

لما كان المخاطب بهذا المؤمنين، وقد علم ألهم لم يكونوا بالذين يستهزئون بالآيات، تعين أن الهزء مراد به مجازه وهو الاستخفاف وعدم الرعاية، لأن المستخف بالشيء المهم يعد لاستخفافه به، مع العلم بأهميته، كالساخر واللاعب. وهو تحذير للناس من التوصل بأحكام الشريعة إلى ما يخالف مراد الله، ومقاصد شرعه، ومن هذا التوصل المنهي عنه، ما يسمى بالحيل الشرعية بمعنى ألها جارية على صور صحيحة الظاهر، بمقتضى حكم الشرع، ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوا ﴾ نفى عنها الوصف بالشرعية.

فالمخاطبون بهذه الآيات محذرون أن يجعلوا حكم الله في العدة، الذي قصد منه انتظار الندامة وتذكر حسن المعاشرة، لعلهما يحملان المطلق على إمساك زوجته حرصاً على بقاء المودة والرحمة، فيغيروا ذلك ويجعلوه وسيلة إلى زيادة النكاية، وتفاقم الشر والعداوة (٢).

# اتباع غير ما أنزل الله

قال تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ (١٦٦) وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا الَّذِينَ النَّارِ﴾ [البقرة/١٦٦، ١٦٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على اتباع غير ما أنزل الله يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

تبرأ المتبوعون من التابعين – يوم القيامة –، وتقطعت بينهم الوصل، التي كانت في الدنيا، لأنها كانت لغير الله، وعلى غير أمر الله، ومتعلقة بالباطل الذي لا حقيقة له، فاضمحلت أعمالهم، وتلاشت أحوالهم، وتبين لهم ألهم كانوا كاذبين ".

<sup>(</sup>١)تيسير الكريم الرحمن (١/٨٠).

٢ التحرير والتنوير (٢/٤٢٤)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٧٩/١)

# اتخاذ الولد الله

قال تعالى:﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ﴾ [البقرة/١٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:إنكار وذم اتخاذ الولد لله سبحانه يدل على أن ترك نسب الولد لله مقصود شرعا.

فإذا كانوا كلهم عبيده، مفتقرين إليه، وهو غني عنهم، فكيف يكون منهم أحدٌ يكون له ولداً، والولد لا بد أن يكون من حنس والده لأنه حزء منه (١).

#### الأذى

قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُو أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَاتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة/٢٢] فإذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة/٢٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الحيض بالأذى والنهي عن قربان الحائض يدل على أن اعتزال الأذى أمر مقصود شرعا.

# • استبدال الذي هو أدبى بالذي هو خير

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَاثِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة / ٦٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ فيه تقريع لهم وتوبيخ على ما سألوا من هذه الأطعمة الدنيّة مع ما هم فيه من العيش الرغيد، والطعام الهنيء الطيب النافع ٢. وهذا يدل على أن ترك استبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير مقصود شرعا.

# • الاستكبار

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٣٤]

 <sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرحمن (٦٤/١).
 ٢ تفسير القرآن العظيم (٢٨١/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه لإبليس بالاستكبار يدل على أن ترك الاستكبار مقصود شرعا.

قوله:﴿ إِلاَ إِبْلِيسَ أَبِي﴾ امتنع عن السجود؛ واستكبر عن أمر الله وعلى آدم .

# • الإصر والأغلال

قال تعالى:﴿ وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾ [البقرة/٢٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الدعاء بوضع الإصر عن هذه الأمة يدل على أن رفع الإصر أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾ أي: لا تكلّفنا من الأعمال الشاقة وإن أطقناها، كما شرعته للأمم الماضية قبلنا من الأغلال والآصار التي كانت عليهم، التي بعثت نبيك محمدًا صلى الله عليه وسلم نبي الرحمة بوضعه في شرعه الذي أرسلته به، من الدين الحنيف السهل السمح (٢). وقد فعل تعالى فإن الله خفف عن هذه الأمة في الأوامر من الطهارات وأحوال العبادات ما لم يخففه على غيرها (٣).

#### • الاعتداء

قال تعالى:﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ﴾ [البقرة/٦٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الحكم على الوصف بترتيب العقاب على العصيان والاعتداء، والتعليل بـــ"الباء" يدل على أن ترك الاعتداء مقصود شرعا.

قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ هذه علة مجازاتهم بما جوزوا به، أنهم كانوا يعصون ويعتدون، فالعصيان فعل المناهى، والاعتداء المجاوزة في حد المأذون فيه أو المأمور به (٤).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَى فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَحْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٧٨]

١ تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١)

٢ تفسير القرآن العظيم (٧٣٨/١).

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٢٠/١).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (٢٨٣/١).

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ترتب العقاب على الاعتداء بعد العفو أو أخذ الدية يدل على أن ترك الاعتداء مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ [البقرة/١٩٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن الاعتداء وعدم محبة الله له يدل على أن ترك الاعتداء مقصود شرعا.

وقوله: ﴿إِن الله لا يحب المعتدين﴾ تحذير من الاعتداء؛ وذلك مسالمة للعدو واستبقاء لهم وإمهال حتى يجيئوا مؤمنين، وقيل: أراد ولا تعتدوا في القتال إن قاتلتم ففسر الاعتداء بوجوه كثيرة ترجع إلى تجاوز أحكام الحرب (١).

وقال تعالى:﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾[البقرة/١٩٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حصر الاعتداء على الظالم يدل على أن ترك الاعتداء على غير الظالم مقصود شرعا.

قوله: ﴿فَإِنِ انْتَهَوْا ﴾ عن قتالكم عند المسجد الحرام ﴿فَلا عُدُوانَ إِلا عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ أي: فليس عليهم منكم اعتداء، إلا من ظلم منهم، فإنه يستحق المعاقبة، بقدر ظلمه (٢).

وقال تعالى:﴿الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ [البقرة/١٩٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تقييد الاعتداء بالمثل في حال الظلم يدل على أن عدم تجاوز ذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿ مَثل ما اعتدى عليكم ﴾ يشمل المماثلة في المقدار وفي الأحوال ككونه في الشهر الحرام أو البلد الحرام. وقوله: ﴿ واتقوا الله ﴾ أمر بالاتقاء في الاعتداء أي بألا يتجاوز الحد، لأن شأن المنتقم أن يكون عن غضب فهو مظنة الإفراط (٣).

وقال تعالى:﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُمْسكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نعْمَةَ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٠١/٢).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٨٩/١).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٢١١/٢).

عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل ب(اللام) بأن النهي عن إمساك الزوجات للاعتداء يدل على أن ترك الاعتداء مقصود شرعا.

### • الاعتراض

قال تعالى:﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف من اعترض على تحويل القبلة بالسفه يدل على أن ترك الاعتراض مقصود شرعا.

أحبر تعالى أنه سيعترض السفهاء من الناس، وهم الذين لا يعرفون مصالح أنفسهم، بل يضيعونها ويبيعونها بأبخس ثمن، وهم اليهود والنصارى، ومن أشبههم من المعترضين على أحكام الله وشرائعه. ودلت الآية على أنه لا يعترض على أحكام الله، إلا سفيه جاهل معاند، وأما الرشيد المؤمن العاقل، فيتلقى أحكام ربه بالقبول، والانقياد، والتسليم .

### • الإفساد

قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١) أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ﴾ [البقرة/١١، ١٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: النهي عن الإفساد ، وعن الإفساد واعتقاد الإصلاح؛ يدل على أن ترك الفساد أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض﴾أي إذا لهي هؤلاء المنافقون عن الإفساد في الأرض، وهو العمل بالكفر والمعاصي، ومنه إظهار سرائر المؤمنين لعدوهم وموالاتهم للكافرين (٢) ﴿قالوا إنما نحن مصلحون ﴾أي نريد أن نداري الفريقين من المؤمنين والكافرين ونصطلح مع هؤلاء وهؤلاء (٣).

فجمعوا بين العمل بالفساد في الأرض، وإظهارهم أنه ليس بإفساد بل هو إصلاح، قلبا للحقائق وجمعا بين فعل الباطل واعتقاده حقا (٤)

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/٧)

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن ص٤٢.

وقد بين ابن عاشور أن إيقاعهم الفساد على مراتب:

أولها: إفسادهم أنفسهم بالإصرار على الأدوية القلبية وما يترتب عليها من المذام ويتولد من المفاسد.

الثانية: إفسادهم الناس ببث تلك الصفات والدعوة إليها، وإفسادهم أبناءهم وعيالهم في اقتدائهم بهم في مساوئهم..

الثالثة: إفسادهم بالأفعال التي ينشأ عنها فساد المجتمع، كإلقاء النميمة والعداوة وتسعير الفتن وتأليب الأحزاب على المسلمين وإحداث العقبات في طريق المصلحين (١).

وقال تعالى:﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ [البقرة/٣٠]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:استفهام وتعجب الملائكة يدل على أن ترك الإفساد وسفك الدماء أمر مقصود شرعا.

قالت الملائكة عليهم السلام: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ بالمعاصي ﴿ وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ وهذا تخصيص بعد تعميم، لبيان شدة مفسدة القتل، وهذا بحسب ظنهم أن الخليفة المجعول في الأرض سيحدث منه ذلك (٢).

وقال تعالى:﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾[البقرة/٥٠٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم من سعى في الأرض للإفساد، وعدم محبة الله للفساد يدل على أن ترك الفساد مقصود شرعا.

قوله: ﴿ سعى في الأرض ليفسد فيها ﴾ أي: يجتهد على أعمال المعاصي التي هي إفساد في الأرض ﴿ ويهلك ﴾ بسبب ذلك ﴿ الحرث والنسل ﴾ فالزروع والثمار والمواشي تتلف وتنقص وتقل بركتها بسبب العمل في المعاصي، ﴿ والله لا يحب الفساد ﴾ وإذا كان لا يحب الفساد فهو يبغض العبد المفسد في الأرض غاية البغض، وإن قال بلسانه قولا حسنا (٣).

قال مجاهد: إذا سعى في الأرض إفسادا، منع الله القطر فهلك الحرث والنسل ﴿والله لا يحب الفساد﴾أي لا يحب من هذه صفته (<sup>٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ص٩٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ص٢١٦.

### • الإكراه

قال تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُنْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٥٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفى الإكراه في الدين يدل على أن ترك الإكراه مقصود شرعا.

يخبر تعالى أنه لا إكراه في الدين لعدم الحاجة إلى الإكراه عليه، لأن الإكراه لا يكون إلا على أمر خفية أعلامه، غامضة آثاره، أو أمر غاية الكراهة للنفوس، وأما هذا الدين القويم والصراط المستقيم فقد تبينت أعلامه للعقول، وظهرت طرقه، وتبين أمره وعرف الرشد من الغي، فالموفق إذا نظر أدنى نظر إليه آثره واختاره، وأما من كان سيء القصد فاسد الإرادة، خبيث النفس يرى الحق فيختار عليه الباطل، ويبصر الحسن فيميل إلى القبيح، فهذا ليس لله حاجة في إكراهه على الدين، لعدم النتيجة والفائدة فيه، والمكره ليس إيمانه صحيحا (۱).

### • الامتراء

قال تعالى:﴿ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ﴾ [البقرة/١٤٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن أن نكون من الممترين يدل على أن ترك الامتراء مقصود شرعا.

قوله: ﴿ فَلا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ أي: فلا يحصل لك أدبى شك وريبة فيه –أي الحق –، بل تفكّر فيه وتأمل، حتى تصل بذلك إلى اليقين، لأن التفكر فيه لا محالة، دافع للشك، موصل لليقين .

#### • الانقلاب

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الْقَبْلَةُ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ وَإِنْ كَانَتْ لكيمِ المُقرة الإيقالِ القبلة ليعلم المتبع من المنقلب يدل على أن ترك طريقة دلالة القب مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن ص ١١١.

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق (١/٢٢)

قوله: ﴿ مُمن ينقلب على عقبيه ﴾:أي من انقلب على عقبيه، وأعرض عن الحق، واتبع هواه، فإنه يزداد كفرا إلى كفره، وحيرة إلى حيرته، ويدلي بالحجة الباطلة، المبنية على شبهة لا حقيقة لها .

# • إهلاك الحرث والنسل

قال تعالى:﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾[البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله سبحانه لمن يهلك الحرث والنسل وذكر عدم محبته للفساد يدل على أن ترك إهلاك الحرث والنسل مقصود شرعا.

# • الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعض

قال تعالى:﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا حَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا حِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة/٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب لمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعضه مع الاستفهام الإنكاري التوبيخي يدل على أن ترك الكفر ببعض الكتاب والإيمان به كاملا مقصود شرعا.

### • التبديل

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسنِينَ (٥٨) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (٥٩)﴾[البقرة/٥٨، ٥٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العقاب على تبديل القول يدل على أن ترك التبديل مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿ سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ وَمَنْ يُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾[البقرة/٢١٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تهديد الله سبحانه بالعقاب لمن يبدل نعمة الله يدل على أن ترك تبديل النعم مقصود شرعا.

سمى الله تعالى كفر النعمة تبديلا لها، لأن من أنعم الله عليه نعمة دينية أو دنيوية، فلم يشكرها، ولم يقم بواجبها، اضمحلت عنه وذهبت، وتبدلت بالكفر والمعاصي، فصار الكفر بدل النعمة، وأما من شكر الله تعالى، وقام بحقها، فإنها تثبت وتستمر، ويزيده الله منها .

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٠/١)

### • التحريف

قال تعالى: ﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قطع الطمع في إيمان من يحرف كلام الله يدل على أن حفظ كلام الله من التحريف أمر مقصود شرعا.

#### • التكذيب

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ [البقرة/٣٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على التكذيب بالآيات يدل على أن ترك التكذيب مقصود شرعا.

# • التلبيس

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقُّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن التلبيس يدل على أن ترك التلبيس مقصود شرعا.

ولبس الحق بالباطل ترويج الباطل في صورة الحق، وهذا اللّبس هو مبدأ التضليل والإلحاد في الأمور المشهورة، فإن المزاولين لذلك لا يروج عليهم قَصْد إبطالها فشأنُ من يريد إبطالها أن يعمد إلى خلط الحق بالباطل حتى يوهم أنه يريد الحق.وأكثر أنواع الضلال الذي أدخل في الإسلام هو من قبيل لبس الحق بالباطل .

### • الجهل

قال تعالى:﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُوًا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ﴾[البقرة/٦٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الاستعاذة من الجهل يدل على أن ترك الجهل مقصود شرعا.

فقول موسى: ﴿أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين﴾ تبرؤٌ وتنزه عن الهزء لأنه لا يليق بالعقلاء الأفاضل فإنه أخص من المزح لأن في الهزؤ مزحاً مع استخفاف واحتقار للمزوح معه، على أن المزح لا يليق في المجامع العامة والخطابة، على أنه لا يليق .عقام الرسول ولذا تبرأ منه موسى بأنه نفى أن يكون من الجاهلين كناية عن نفي المزح بنفي ملزومه، وبالغ في التنزه بقوله ﴿أعوذ بالله ﴾ أي منه لأن العياذ بالله

١ المرجع السابق (١/٩٥)

۲ التحرير والتنوير (۱/۱)٤)

أبلغ كلمات النفي فإن المرء لا يعوذ بالله إلا إذا أراد التغلب على أمر عظيم لا يغلبه إلا الله تعالى. وصيغة ﴿أَن أَكُونَ مِن الجَاهِلِينَ﴾ أبلغ في انتفاء الجهالة من أن لو قال أعوذ بالله أن أجهل والجهل ضد العلم وضد الحلم(١).

### • الحوج

قال تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة /٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: في الإتيان بِمنْ التي هي للتبعيض إيماء إلى كون الإنفاق المطلوب شرعاً هو إنفاق بعض المال لأن الشريعة لم تكلف الناس حرجاً (٢). وهذا يدل على أن رفع الحرج مقصود شدعا.

وقال تعالى:﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ﴾ [البقرة/١٩٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**الترخيص لمن كان مريضا أو به أذى من رأسه بالفدية يدل على أن رفع الحرج أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَعْنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعبير بلو يدل على أن الله لم يشأ العنت على عباده وأن رفع الحرج والعنت أمر مقصود شرعا.

قوله ﴿ولو شاء الله لأعنتكم﴾أي ولو شاء الله لضيق عليكم وأحرجكم، ولكنه وسع عليكم، وخفف عنكم وأباح لكم مخالطتهم بالتي هي أحسن (٣) ولو شاء الله لكلفكم ما فيه العنت وهو أن يحرم عليكم مخالطة اليتامى فتجدوا في ذلك مشقة عليكم وعنتا، لأن تجنب المرء مخالطة أقاربه من إحوة وأبناء عم ورؤيته إياهم مضيعة أمورهم لا يحفل بهم أحد يشق على الناس في الجبلة وهم وإن فعلوا ذلك حذرا وتنزها فليس كل ما يبتديء المرء فعله يستطيع الدوام عليه (٤).

<sup>(</sup>١)التحرير والتنوير (١/٨٤٥).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٢٣٦/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٢٥٨/٢).

وقال تعالى:﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا﴾[البقرة/٢٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الجناح عن ما أكنته النفوس يدل على أن رفع الحرج مقصود شرعا.

بين الله موضع الرخصة أنه الرحمة بالناس، مع الإبقاء على احترام حالة العدة، مع بيان علة هذا الترخيص، وأنه يرجع إلى نفي الحرج، ففيه حكمة هذا التشريع الذي لم يبين لهم من قبل<sup>(١)</sup>.

# • الحرص على الحياة

قال تعالى:﴿وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾[البقرة/٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الحرص على الحياة الدنيا يدل على أن ترك الحرص عليها مقصود شرعا.

ذكر شدة محبتهم للدنيا فقال: ﴿يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ وهذا أبلغ ما يكون من الحرص، تمنوا حالة هي من المحالات، والحال ألهم لو عمروا العمر المذكور، لم يغن عنهم شيئا ولا دفع عنهم من العذاب شيئا .

### • الحيل

قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ (٦٥) فَجَعَلْنَاهَا نَكَالًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٦٦)﴾ [البقرة/٢٥، ٦٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ترتيب العذاب على الذين اعتدوا في السبت وتحيلوا في أحكام الله؛ يدل على أن إبطال الحيل أمر مقصود شرعا.

هذا الأمر التكويني —قوله تعالى: ﴿كونوا قردة خاسئين﴾ - كان لأجل العقوبة على ما احترأوا من الاستخفاف بالأمر الإلهي حتى تحيلوا عليه، وفي ذلك دليل على أن الله تعالى لا يرضى بالحيل على تجاوز أوامره ونواهيه، فإن شرائع الله تعالى مشروعة لمصالح وحكم، فالتحيل على خرق تلك الحكم بإجراء الأفعال على صور مشروعة مع تحقق تعطيل الحكمة منها جراءة على الله تعالى (٣).

<sup>(</sup>١)المرجع السابق (٢/٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١/٢٤٥).

وقال تعالى:﴿فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٣٠]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: اشتراط تحليلها للأول بنكاح الثاني نكاحاً صحيحاً لا يكون حيلة لتحليلها للأول وهذا يدل على أن إبطال التحيل أمر مقصود شرعا.

قول تعالى: ﴿فَإِنْ طَلَقَهَا﴾ أي: الطلقة الثالثة ﴿فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ أي: نكاحا صحيحا ويطؤها، لأن النكاح الشرعي لا يكون إلا صحيحا، ويدخل فيه العقد والوطء، وهذا بالاتفاق.

ويشترط أن يكون نكاح الثاني، نكاح رغبة، فإن قصد به تحليلها للأول، فليس بنكاح، ولا يفيد التحليل، ولا يفيد وطء السيد، لأنه ليس بزوج، فإذا تزوجها الثاني راغبا ووطئها، ثم فارقها وانقضت عدها ﴿فَلا حُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ أي: على الزوج الأول والزوجة ﴿أَنْ يَتَرَاجَعَا ﴾ أي: يجددا عقدا جديدا بينهما، لإضافته التراجع إليهما، فدل على اعتبار التراضي (١).

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اتخاذ إمساك المرأة في عدتما حيلة للإضرار بما وتطويل العدة عليها يدل على أن إبطال الحيل أمر مقصود شرعا.

### • الخبائث

قال تعالى:﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾[البقرة/١٧٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: تحريم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أُهّل لغير الله يدل على أن ترك الخبائث مقصود شرعا.

لما ذكر تعالى إباحة الطيبات ذكر تحريم الخبائث فقال ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ﴾وهي: ما مات بغير تذكية شرعية، لأن الميتة حبيثة مضرة، لرداءتما في نفسها، ولأن الأغلب، أن تكون عن مرض، فيكون

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

زيادة ضرر ﴿وَالدَّمَ﴾ أي: المسفوح كما قيد في الآية الأخرى ﴿وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ أي: ذبح لغير الله. وإنما حرم علينا هذه الخبائث ونحوها، لطفا بنا، وتنزيها عن المضار \.

### • الخداع

قال تعالى:﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَمَا يَشْعُرُونَ (٩)﴾ [البقرة/٨، ٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله سبحانه للمنافقين لخداعهم يدل على أن ترك الخداع مقصود شرعا.

#### • السوء

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٦٩] طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الشيطان للإنسان بالسوء مع بيان عداوته يدل على أن السوء أمر قبيح وأن ترك السوء مقصود شرعا.

قوله: ﴿السوء﴾أي: الشر الذي يسوء صاحبه، فيدخل في ذلك، جميع المعاصي .

#### • السفه

قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُؤْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم المنافقين بالسفه يدل على أن تركه مقصود شرعا.

قالوا بزعمهم الباطل: أنؤمن كما آمن السفهاء؟ يعنون - قبحهم الله - الصحابة رضي الله عنهم، بزعمهم أن سفههم أوجب لهم الإيمان، وترك الأوطان، ومعاداة الكفار، والعقل عندهم يقتضي ضد ذلك، فنسبوهم إلى السفه؛ وفي ضمنه ألهم هم العقلاء أرباب الحجى والنهى.

فرد الله ذلك عليهم، وأخبر ألهم هم السفهاء على الحقيقة، لأن حقيقة السفه جهل الإنسان بمصالح نفسه، وسعيه فيما يضرها، وهذه الصفة منطبقة عليهم وصادقة عليهم، كما أن العقل والحجا، معرفة الإنسان بمصالح نفسه، والسعى فيما ينفعه، و دفع ما يضره ".

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨١/١)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/٨٠)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٣/١)

### • شراء الضلالة بالهدى

قال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارِتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [البقرة/١٦] طريقة دلالة الآية على أن ترك شراء الضلالة بالهدى يدل على أن ترك شراء الضلالة بالهدى مقصود شرعا.

# • الضرر

قال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَعْمَدُ وَلَا تَعْمَدُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هَٰزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هَرُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: النهي عن الإمساك بقصد الإضرار يدل على أن رفع الضرر أمر مقصود شرعا.

وقوله: ﴿ضرارا﴾ مفعول لأجله يدل على أن الإمساك لأجل الإضرار غير جائز (١).

قال تعالى: ﴿ لَا تُضَارُّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ [البقرة/٣٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن إضرار الوالدة بولدها أو المولود بولده يدل على أنّ رفع الضرر مقصود شرعا.

# • الظلم

قال تعالى ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٦] تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم من يتعد حدود الله ووصفه بالظلم يدل على أن ترك الظلم مقصود شرعا. فالظلم في الطلاق والظلم في الإمساك، أو أخذ ما لم يحل له، والاعتداء على حدود الله كلها أنواع من الظلم المنهى عنه والمقصود عدم وقوعها (٢).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٢٢).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص ١٠٢.

# • عدم الانتفاع بالنذارة

قال تعالى:﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ ثُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٦) خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧)﴾ [البقرة/٦ –٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف الكافرين بعدم الانتفاع بالنذارة يدل على أن الانتفاع بالنذارة مقصود شرعا.

# • العزة بالإثم

قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِئسَ الْمِهَادُ ﴾ [البقرة/٢٠] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على العزة بالإثم والكبر على الناصحين يدل على أن ترك العزة بالإثم مقصود شرعاً .

#### • الفتنة

قال تعالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا تَعَالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ لَقَتْلُوهُمْ عَنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة / ١٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار الفتنة أشد من القتل يدل على أن ترك الفتنة مقصود شرعا.

لما كان القتال عند المسجد الحرام، يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام، أحبر تعالى أن المفسدة بالفتنة عنده بالشرك، والصد عن دينه، أشد من مفسدة القتل، فليس عليكم \_ أيها المسلمون \_ حرج في قتالهم. ويستدل بهذه الآية على القاعدة المشهورة، وهي: أنه يرتكب أخف المفسدتين، لدفع أعلاهما (٢). وقال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِثْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة/١٩٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: أمر بالقتال وعلله بأن لا تكون فتنة وهذا يدل على أن ترك الفتنة مقصود شرعا.

#### • الفحشاء

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٦٩]

<sup>(</sup>١)انظر: تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١) ٢ تيسير الكريم الرحمن (٨٩/١).

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الشيطان بالفحشاء مع بيان عداوته يدل على أن ترك الفحشاء مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَالْفَحْشَاءِ﴾ من باب عطف الخاص على العام؛ لأن الفحشاء من المعاصي، ما تناهى قبحه، كالزنا، وشرب الخمر، والقتل، والقذف، والبخل ونحو ذلك، مما يستفحشه من له عقل .

### • الفسق

قال تعالى:﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ (٢٦) الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ﴾[البقرة/٢٦، ٢٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إضلال الفاسقين وحصر الخسارة فيهم يدل على أن ترك الفسق مقصود شرعا.

ذكر -سبحانه-حكمته في إضلال من يضلهم وأن ذلك عدل منه تعالى فقال: ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلا الْفَاسِقِينَ ﴾أي: الخارجين عن طاعة الله؛ المعاندين لرسل الله؛ الذين صار الفسق وصفهم؛ فلا يبغون به بدلا فاقتضت حكمته تعالى إضلالهم لعدم صلاحيتهم للهدى، كما اقتضت حكمته وفضله هداية من اتصف بالإيمان وتحلى بالأعمال الصالحة .

# • قطع ما أمر الله به أن يوصل

قال تعالى:﴿الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾[البقرة/٢٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الخسارة على قطع ما أمر الله به أن يوصل يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ وهذا يدخل فيه أشياء كثيرة، فإن الله أمرنا أن نصل ما بيننا وبينه بالإيمان به ومحبته وتعزيره والقيام بحقوقه، وما بيننا وبين الوالدين والأقارب والأصحاب؛ وسائر الخلق بالقيام بتلك الحقوق التي أمر الله أن نصلها (٣).

# القول على الله بالا علم

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٦٩]

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٠/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٤٧/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٤٧/١).

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الشيطان بالقول على الله بلا علم مع بيان عداوته يدل على أن ترك القول على الله بلا علم مقصود شرعا.

#### • الكذب

قال تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة/١٠] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العقاب على الكذب يدل على أن ترك الكذب مقصود شرعا.

# • كتمان ما أنزل الله

قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي أَبُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٧٤) أُولَئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ (١٧٥)﴾[البقرة/١٧٤، ١٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب وعدم تكليم الله وعدم التزكية على كتمان ما أنزل الله يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

### • الكفر

قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٦) حَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧)﴾[البقرة/٦، ٧].

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب العظيم على الكفر يدل على أن تركه مقصود شرعا. وقال تعالى: ﴿ كَيْفُ تُمَّ إِلَيْهِ وَكُنْتُمْ أَمُواَتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنْتُمْ أَمُواَتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرَكَ البقرة / ٢٨]
ثُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة / ٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: استفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار لمن يكفر بالله وهو يدل على أن ترك الكفر بالله مقصود شرعا.

# • مخالفة القول الفعل

قال تعالى:﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَام﴾ [البقرة/٢٠٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله سبحانه لمن يخالف قوله ما في قلبه يدل على أن ترك المخالفة بينهما مقصود شرعا.

أخبر تعالى بحال من يتكلم بلسانه ويخالف فعله قوله، فالكلام إما أن يرفع الإنسان أو يخفضه فقال: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ أي: إذا تكلم راق كلامه للسامع، وإذا نطق، ظننته

يتكلم بكلام نافع، ويؤكد ما يقول بأنه ﴿وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ ﴾ بأن يخبر أن الله يعلم، أن ما في قلبه موافق لما نطق به، وهو كاذب في ذلك، لأنه يخالف قوله فعله فلو كان صادقا، لتوافق القول والفعل، كحال المؤمن غير المنافق .

# • مرض القلب

قال تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَرَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة/١٠] طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم المنافقين بمرض قلوبهم يدل على أن ترك مرض القلب مقصود شرعا. قوله: ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضُ ﴾ المراد بالمرض هنا: مرض الشك والشبهات والنفاق، لأن القلب يعرض له مرضان يخرجانه عن صحته واعتداله: مرض الشبهات الباطلة، ومرض الشهوات المردية، فالكفر والنفاق والشكوك والبدع، كلها من مرض الشبهات، والزنا، ومجبة الفواحش والمعاصي وفعلها، من مرض الشهوات، والمعافى من عوفي من هذين المرضين، فحصل له اليقين والإيمان، والصبر عن كل معصية، فرفل في أثواب العافية (٢٠).

وفي قوله عن المنافقين: ﴿فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ بيان لحكمته تعالى في تقدير المعاصي على العاصين، وأنه بسبب ذنوبهم السابقة، يبتليهم بالمعاصي اللاحقة الموجبة لعقوباتها فعقوبة المعصية، المعصية بعدها، كما أن من ثواب الحسنة، الحسنة بعدها (٣). ومعنى ﴿فزادهم الله مرضاً ﴾ أن تلك الأخلاق الذميمة الناشئة عن النفاق والملازمة له، كانت تتزايد فيهم بتزايد الأيام؛ لأن من شأن الأخلاق إذا تمكنت أن تتزايد بتزايد الأيام حتى تصير ملكات، وإنما كان النفاق موجباً لازدياد ما يقارنه من سيء الأخلاق؛ لأن النفاق يستر الأخلاق الذميمة، فتكون محجوبة عن الناصحين والمربين والمرشدين، وبذلك تتأصل وتتوالد إلى غير حد، فالنفاق في كتمه مساوىء الأخلاق .منزلة كتم المريض داءه عن الطبيب. (٤).

### • الند لله

قال تعالى:﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ التَّمَرَاتِ رزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن اتخاذ الأنداد لله سبحانه وتعالى يدل على أن ترك اتخاذ الأنداد مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١)

٢ المصدر السابق(١/٢٤)

٣ المصدر السابق (٢/١)

٤ التحرير والتنوير (١/٢٧٩)

قوله: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾ أي: نظراء وأشباها من المخلوقين، فتعبدولهم كما تعبدون الله، وتحبولهم كما تعبدون الله، وتحبولهم كما تحبون الله ﴿ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أن الله ليس له شريك، ولا نظير، لا في الخلق، والرزق، والتدبير، ولا في العبادة فكيف تعبدون معه آلهة أخرى مع علمكم بذلك؟ \.

وقال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ وَالَّذِينَ الْمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ﴾[البقرة/١٦٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على اتخاذ الأنداد يدل على أن ترك اتخاذ الأنداد مقصود شرعا.

قوله: ﴿مِنَ النَّاسِ﴾ من يتخذ من المخلوقين أندادا لله أي: نظراء ومثلاء، يساويهم في الله بالعبادة والمحبة، والتعظيم والطاعة .

#### • النفاق

قال تعالى:﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾[البقرة/٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ذم المنافقين بعدم إيمائهم وقولهم ما ليس في قلوبهم يدل على أن ترك النفاق مقصود شرعا.

وصفهم الله بأصل النفاق فقال: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾ فإلهم يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، فأكذبهم الله بقوله: ﴿وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾ لأن الإيمان الحقيقي، ما تواطأ عليه القلب واللسان، وإنما هذا مخادعة لله ولعباده المؤمنين ".

وقال تعالى:﴿وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آَمَنُوا قَالُوا آَمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ (١٤)﴾[البقرة/١٤، ١٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:استهزاء الله تعالى بالمنافقين وإمداده لهم في الطغيان لقولهم للمؤمنين عاليس في قلوبهم يدل على أن ترك النفاق مقصود شرعا.

هذا من قول-المنافقين- بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، وذلك ألهم إذا اجتمعوا بالمؤمنين، أظهروا ألهم على طريقتهم وألهم معهم، فإذا خلوا إلى شياطينهم - أي: رؤسائهم وكبرائهم في الشر - قالوا: إنا معكم

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٤٤)

٢ المصدر السابق (١/٧٩)

٣ المصدر السابق (٢/١)

في الحقيقة، وإنما نحن مستهزءون بالمؤمنين بإظهارنا لهم أنا على طريقتهم، فهذه حالهم الباطنة والظاهرة، ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله .

### • نقض العهد

قال تعالى:﴿ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي النَّارُضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [البقرة/٢٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:وصف الفاسقين بنقض العهد يدل على أن الوفاء بالعهد وترك نقضه مقصود شرعا.

قوله: ﴿الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ وهذا يعم العهد الذي بينهم وبينه والذي بينهم وين عباده الذي أكده عليهم بالمواثيق الثقيلة والإلزامات، فلا يبالون بتلك المواثيق؛ بل ينقضونها ويتركون أوامره ويرتكبون نواهيه؛ وينقضون العهود التي بينهم وبين الخلق .

### • الهوى

قال تعالى:﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ﴾[البقرة/٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم اتباع بني إسرائيل لأهوائهم يدل على أن ترك اتباع الهوى مقصود شرعا.

۲ تيسير الكريم الرحمن (۲/۱)

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (٤٣/١)

# المطلب الثالث: الضروريات الحاجيات التحسينيات الضروريات

### أو لا: حفظ الدين

إن دين الإسلام أنزل ليكون الدين الخاتم، ولهذا فإن الله سبحانه قد تولى حفظه وحفظ كتابه قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر/٩]، وقد أكرم الله االعباد ليكونوا أسبابا لحفظ هذا الدين، يحفظون هذا الدين لمن بعدهم ويحفظونه في أنفسهم، وقد أنزل الله القرآن حافظا لهذا الدين ومبينا له، وداعيا إليه، فكل آية في القرآن إنما هي دين، إما آية تبين دين الله في قلوب العباد، أو دين الله في عباداتهم، أو دين الله في معاملاتهم، أو دين الله في اخلاقهم، أو دين الله في معاملاتهم، أو دين الله إلا وهي دليل لحفظ الدين.

وقد حفظ الله تعالى للمؤمنين دينهم بحفظ قلوبهم بالإيمان والتوحيد وأعمال القلوب وحفظ قلوبهم عما يفسدها من الشرك والحسد والحقد وأمراض القلوب، وحفظ جوارحهم، وحفظ عباداتهم، وحفظ محتمعهم وبيوتهم ودور عبادتهم، حفظ كتابهم، حفظهم في علاقتهم مع زوجاتهم، وحفظهم ممن حولهم من أعدائهم المنافقين ومن أعدائهم الخارجيين.

وفي ما يلي بعض صور حفظ الدين:

### • حفظ الإيمان

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِينَهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِينَهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِينَهِ وَإِنْ كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى عَقِينَهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَى عَلَى عَقِينَهِ وَإِنْ كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَى اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ اللَّهُ مِنْ يَتُعْلِمُ مَنْ يَتَبِعُ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة ٣/٤٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:وعد الله سبحان بعدم إضاعة الإيمان يدل على أن حفظ إيمان العباد مقصود شرعا.

وكون الآية أنزلت لبيان أن الله سبحانه لايضيع صلاة من صلى قبل تحويل القبلة لا ينفي وعد الله سبحانه بعدم إضاعة إيمان العباد، إذ الصلاة من باب الخصوص والإيمان وشعبه من باب العموم.

### • حفظ الحق من الشك والريب

قال تعالى: ﴿ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ [البقرة/١٤٧]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهى عن الشك في الحق يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

# • حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم

قال تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٥١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: الإحبار بأن إرسال الرسول لتلاوة الآيات، والتزكية، وتعليم الكتاب والحكمة، يدل على أن المقصود من الرسول حفظ الدين.

# • حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: إباحة الافتداء بالمال إذا حيف عدم إقامة حدود الله تدل على أن إقامة حدود الله بين الزوجين مطلوبة وأن حفظ الدين مقصود شرعا.

# • حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة

قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدً اللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ [البقرة/٢١٧]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب العذاب على الردة يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

### • حفظ الدين بالاستمساك به

قال تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٥٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: بيان أن سبيل الاستمساك بالدين هو الكفر بالطاغوت والإيمان بالله وهذا يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

فمن يكفر بالطاغوت فيترك عبادة ما سوى الله وطاعة الشيطان، ويؤمن بالله إيمانا تاما أوجب له عبادة ربه وطاعته فيقد استمسك بالعروة الوثقى أي: بالدين القويم الذي ثبتت قواعده ورسخت أركانه، وكان المتمسك به على ثقة من أمره، لكونه استمسك بالعروة الوثقى التي فلا انفصام لها وأما من

عكس القضية فكفر بالله وآمن بالطاغوت، فقد أطلق هذه العروة الوثقى التي بها العصمة والنجاة، واستمسك بكل باطل مآله إلى الجحيم'.

# • حفظ الدين بالجهاد في سبيل الله

قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة/١٩] و قال تعالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/١٩١]

وقال تعالى:﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾[البقرة/٩٣]

وقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة/٢١]

وقال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢٤٢]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: شرع القتال ليكون الدين لله وهذا يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

# • حفظ الدين بالدخول فيه كافة وعدم اتباع خطوات الشيطان

قال تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة/٢٠٨]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:الأمر بدحول الدين كافة والنهي عن اتباع خطوات الشيطان يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

هذا أمر من الله تعالى للمؤمنين أن يدخلوا ﴿فِي السِّلْمِ كَافَةً ﴾ أي: في جميع شرائع الدين، ولا يتركوا منها شيئا، وأن لا يكونوا ممن اتخذ إلهه هواه، إن وافق الأمر المشروع هواه فعله، وإن خالفه، تركه، بل الواجب أن يكون الهوى، تبعا للدين، وأن يفعل كل ما يقدر عليه، من أفعال الخير، وما يعجز عنه، يلتزمه وينويه، فيدركه بنيته.

ولما كان الدخول في السلم كافة، لا يمكن ولا يتصور إلا بمخالفة طرق الشيطان قال: ﴿وَلا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشّ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ﴾ أي: في العمل بمعاصي الله ﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾ .

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٠/١)

٢ المصدر السابق (٩٤/١)

# • حفظ الدين بالدعوة إليه وعدم كتمانه

قال تعالى:﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَتِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ﴾ [البقرة/٩٥]

وقال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ [البقرة/١٧٤]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن كتمان ما أنزل الله من الكتاب يدل على أن الأمر ببيان ما أنزل مقصود شرعا وهذا من الدعوة إلى دين الله.

### • حفظ الدين بالعمل به

قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾[البقرة/٣]

وقال تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾[البقرة/١٥٣]

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَجِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٨٣]

وقال تعالى:﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَالَى: ﴿إِنَّمَا خَوْرُ اللَّهِ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٧٣]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: تنوعت الأساليب في القرآن في الحث على القيام بالواجبات وترك المحرمات وفعل المندوبات وترك المكروهات كالأمر بالصلاة والزكاة والصيام، وجعل البر في الإيمان وإيتاء الأموال والوفاء بالعهد والصبر والنهي عن أكل الميتة والدم ولحم الخنزير، والنهي عن نكاح المشركات وكل هذا وغيره كثير يدل على أن العمل بالدين مقصود شرعا.

### • حفظ الدين بالهجرة من بلاد الكفر

قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [البقرة/٢١٨] طريقة دلالة الآيات على المقصد: مدح الهجرة من بلاد الكفر إلى بلاد الإسلام تدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

### • حفظ الدين بالمحافظة على الصلوات

قال تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة / ٢٣٨] طريقة دلالة الآيات على المقصد: الأمر بالمحافظة على الصلوات يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

# • حفظ الدين بالنهي عن نكاح المشركات والمشركين

قال تعالى:﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى النَّامِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ [البقرة/٢١]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد**: النهي عن نكاح المشركة أو المشرك لأنهم يدعون إلى النار يدل على أن حفظ دين الزوجين مقصود شرعا.

### • حفظ الدين من الاستهزاء به

قال تعالى:﴿وَلَا تَتَّخِذُوا آَيَاتِ اللَّهِ هُزُوًّا﴾[البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن اتخاذ آيات الله هزوا يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

# • حفظ القرآن

قال تعالى:﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٢٣) ﴾ [البقرة/٣٣]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد:**النهي عن الريب في القرآن والسنة يدل على أن حفظ الدين من الريب والشك مقصود شرعا.

والإخبار بأنه لن يستطيع أحد أن يأتي بسورة مثل سور القرآن يدل على وعد االله بحفظ القرآن وأن حفظ القرآن مقصود شرعا.

#### • حفظ الدين بالتوحيد والعبادة

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (٢١) الَّذِي جَعَلَ اللَّهِ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنَ النَّمُونَ (٢٢) ﴾ [البقرة (٢٦، ٢٢]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: الأمر بعبادة الله وحده والنهي عن اتخاذ الأنداد يدل على أن التوحيد من أعظم ما يحفظ به الدين وأنه مقصود شرعا.

### • حفظ دين المسلمين من كيد اليهود والنصارى

وقال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مِا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَقَدِيرٌ ﴾ [البقرة / ١٠٩]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد:** التحذير من رغبة اليهود والنصارى في رد المسلمين عن دينهم يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَيْنِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة/١٢٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: التحذير من كيد اليهود والنصارى للمسلمين حتى يتبعوا ملتهم وأهواءهم يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة/١٥] بتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة/١٥] طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن اتباع أهواء أهل الكتاب يدل على أن حفظ الدين مقصود شرعا.

#### • حفظ المساجد

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب العذاب والخزي على منع ذكر الله في المساحد والسعي في خراها يدل على أن حفظ الدين بحفظ المساحد وأنه مقصود شرعا.

### • حفظ دين المسلمين من المنافقين

قال تعالى:﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٩)..﴾ [البقرة/٨-١٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: تبيين صفات المنافقين هو لتحذير المؤمنين من خطر المنافقين والحذر من خداعهم وإفسادهم وكذبهم ونسبهم السفه للمؤمنين والادعاء بألهم مع المؤمنين وهم مع أعدائهم يدل على أن حفظ دين المؤمنين مقصود شرعا.

#### ثانيا: حفظ النفس

خلق الله سبحانه الإنسان لعبادته وأمره بحفظ نفسه ليحقق المقصد من خلقه، وقد شرع الله حفظ النفس من أول الولادة بإيجاب رعايته وتغذيته وحمايته على والديه، وأباح له الطيبات وحرم عليه الخبائث، وأباح له المحرمات عند الضرورة، وحرم عليه إلقاء نفسه في التهلكة، ولم يقتصر على حفظ الشخص لنفسه بل أوجب عليه حفظ غيره فحرم عليه القتل وأوجب القصاص على القاتل حفظا للمجتمع من تفشي القتل بالثأر و الانتقام، ولم يجعل القصاص هو الخيار الوحيد للقاتل بل حث على العفو عن القاتل وأحذ الدية بدل من القصاص أو العفو عنه مجانا.

وفي ما يلي بعض صور لحفظ النفس:

#### • إباحة الطيبات

قال تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيَّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة/١٦٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالأكل الطيب الحلال في سياق الامتنان يدل عل أن إباحة الطيبات مقصود شرعا لحفظ النفس.

لما بين تعالى أنه لا إله إلا هو، وأنه المستقل بالخلق، شرع يبين أنه الرزاق لجميع حلقه، فذكر ذلك في مقام الامتنان أنه أباح لهم أن يأكلوا مما في الأرض في حال كونه حلالا من الله طيبًا، أي: مستطابًا في نفسه غير ضار للأبدان ولا للعقول (1). ففي هذه الآية، دليل على أن الأصل في الأعيان الإباحة، أكلا وانتفاعا، وأن المحرم نوعان: إما محرم لذاته، وهو الخبيث الذي هو ضد الطيب، وإما محرم لما عرض له، وهو المحرم لتعلق حق الله، أو حق عباده به، وهو ضد الحلال (1). وقوله: ﴿حلالاً طيباً ﴿حالان من (ما) الموصولة، أو لهما لبيان الحكم الشرعي والثاني لبيان علته لأن الطيب من شأنه أن تقصده النفوس

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٨٠/١).

للانتفاع به فإذا ثبت الطيب ثبتت الحلِّية لأن الله رفيق بعباده لم يمنعهم مما فيه نفعهم الخالص أو الراجح (١).

# • إباحة المحظورات في حالة الضرورة

قال تعالى:﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَالَى:﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾[البقرة/١٧٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الإثم عن أكل المحرمات المذكورة في الآية حال الاضطرار يدل على أن حفظ النفس مقصود شرعا.

### • تحريم الخبائث

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَالِي عَالَمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٧٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تحريم الميتة ولدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله يدل على حفظ النفس. لما ذكر تعالى إباحة الطيبات ذكر تحريم الخبائث فقال ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ ﴾ وهي: ما مات بغير تذكية شرعية، لأن الميتة حبيثة مضرة، لرداءتها في نفسها، ولأن الأغلب، أن تكون عن مرض، فيكون زيادة ضرر واستثنى الشارع من هذا العموم، ميتة الجراد، وسمك البحر، فإنه حلال طيب. ﴿وَالدَّمَ ﴾ أي: المسفوح كما قيد في الآية الأخرى. ﴿وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ أي: ذبح لغير الله، كالذي يذبح للأصنام والأوثان من الأحجار، والقبور ونحوها، وهذا المذكور غير حاصر للمحرمات، حيء به لبيان أجناس الخبائث المدلول عليها بمفهوم قوله: ﴿طَيِّبَاتِ ﴾ فعموم المحرمات، تستفاد من الآية السابقة، من قوله: ﴿حَلالا طَيِّبًا ﴾ كما تقدم. وإنما حرم علينا هذه الخبائث ونحوها، لطفا بنا، وتنزيها عن المضر(٢٠).

# • تحريم القتل

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَاثِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ [البقرة/٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: استفهام تعجب من الملائكة على جعل من يسفك الدماء يدل على تحريم القتل وأن حفظ النفس مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١٠٢/٢).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٨١/١).

#### • الدية

قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ﴾[البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة أحذ الدية بدلا عن القصاص يدل على أن حفظ النفس مقصود شرعا.

### • الرضاع حولين كاملين للطفل

قال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة/٢٣٣] طريقة دلالة الآية على المقصد: خبر بمعنى الأمر للوالدات بإرضاع أولادهن حولين كاملين حفظا لنفس الطفل.

### • العفو عن القاتل

قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ﴾[البقرة/٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الحث على العفو على القاتل يدل على أن حفظ النفس مقصود شرعا.

### • القصاص من القاتل حياة

قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التصريح بالمقصد من القصاص بأنه حياة، يدل على أن حفظ النفس مقصود شرعا.

## • النهي عن إلقاء النفس في التهلكة

قال تعالى:﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾[البقرة/٥٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن إلقاء النفس في التهلكة يدل على أن حفظ النفس مقصود شرعا.

قوله تعالى: ﴿ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة﴾ عطف غرض على غرض، عُقِّب الأمر بالإنفاق في سبيل الله بالنهي عن الأعمال التي لها عواقب ضارة إبلاغاً للنصيحة والإرشاد لئلا يدفع بمم يقينهم بتأييد الله

إياهم إلى التفريط في وسائل الحذر من غلبَة العدو، فالنهي عن الإلقاء بالنفوس إلى التهلكة يجمع معنى الأمر بالإنفاق وغيره من تصاريف الحرب وحفظ النفوس (١).

والإلقاء باليد إلى التهلكة يرجع إلى أمرين: ترك ما أمر به العبد، إذا كان تركه موجبا أو مقاربا لهلاك البدن أو الروح، وفعل ما هو سبب موصل إلى تلف النفس أو الروح، فيدخل تحت ذلك أمور كثيرة، فمن ذلك، ترك الجهاد في سبيل الله، أو النفقة فيه، الموجب لتسلط الأعداء، ومن ذلك تغرير الإنسان بنفسه في مقاتلة أو سفر مخوف، أو محل مسبعة أو حيات، أو يصعد شجرا أو بنيانا خطرا، أو يدخل تحت شيء فيه خطر ونحو ذلك، فهذا ونحوه، ممن ألقى بيده إلى التهلكة. ومن الإلقاء باليد إلى التهلكة الإقامة على معاصي الله، واليأس من التوبة، ومنها ترك ما أمر الله به من الفرائض، التي في تركها هلاك للروح والدين (٢).

#### ثالثا: حفظ العقل

حلق الله سبحانه الإنسان مكرما على سائر المخلوقات بالعقل، ليتحمل الأمانة والتكليف، وقد حرص الله سبحانه أن ينبه على أهمية العقل من خلال:الدعوة إلى التفكر والتذكر.

وقد بين الله سبحان البيان الشافي في أهمية استعمال العقل في ما يصلحه وفي ما خلق له، ومن ذلك إعماله في معرفة خالقه من كتابه المقروء والمنظور، وجعل التفكر في الكون وسننه إنما هو نافع لمن دله على توحيد ربه وخالقه وليسخره لما يعينه على عبادة ربه ومولاه، فالعلم من أهم ما يحفظ به العقل لأنه استعمال له فيما يصلحه وينفعه، كتعلم القرآن، وتعلم الحلال والحرام، وتعلم العلوم النافعة مما ينفع ولا يضر. وكذلك جعل من حفظ العقل أمر النفس بما يصلحها من البر والخير ونهيها عن مايفسدها من الشر، و لم يكتف بذلك بل حفظ العقل من تعطيل وظائفه بالسكر.

وفيما يلي صور من حفظ العقل:

### • حفظ العقل بأمر النفس بالبر

قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة / ٤٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: الحث على التعقل يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

قوله: ﴿أَفَلا تَعَقَلُونَ﴾ استفهام عن انتفاء تعقلهم استفهاما مستعملا في الإنكار والتوبيخ نزلوا منزلة من انتفى تعقله فأنكر عليهم ذلك، ووجه المشابحة بين حالهم وحال من لا يعقلون أن من يستمر به التغفل

١) التحرير والتنوير (٢١٣/٢).

٢) تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١).

عن نفسه وإهمال التفكر في صلاحها ، قارب أن يكون منفيا عنه التعقل<sup>(۱)</sup>. وسُمّيَ العقل عقلا لأنه يعقل به ما ينفعه من الخير وينعقل به عما يضره، وذلك أن العقل يحث صاحبه أن يكون أول فاعل لما يأمر به، وأول تارك لما ينهى عنه، فمن أمر غيره بالخير و لم يفعله، أو نهاه عن الشر فلم يتركه، دل على عدم عقله وجهله، خصوصا إذا كان عالما بذلك، قد قامت عليه الحجة (۱).

# • حفظ العقل بالتدبر في حِكَم الأحكام

قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لما كان حكم-القصاص- لا يعرف حقيقته، إلا أهل العقول الكاملة والألباب، خصهم بالخطاب دون غيرهم، وهذا يدل على أن الله تعالى، يحب من عباده، أن يعملوا أفكارهم وعقولهم، في تدبر ما في أحكامه من الحكم، والمصالح الدالة على كماله، وكمال حكمته وحمده، وعدله ورحمته الواسعة، وأن من كان بهذه المثابة فقد استحق المدح بأنه من ذوي الألباب الذين وجه إليهم الخطاب، وناداهم رب الأرباب، وكفى بذلك فضلا وشرفا لقوم يعقلون وهذا يدل على أن إعمال العقل وحفظه مقصود شرعا.

### • حفظ العقل بالتذكر

قال تعالى:﴿يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾[البقرة/٢٦٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حصر التذكر في أصحاب العقول يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

لما كان الله تعالى قد فطر عباده على عبادته ومحبة الخير والقصد للحق، فبعث الله الرسل مذكرين لهم بما ركز في فطرهم وعقولهم، ومفصلين لهم ما لم يعرفوه، انقسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوهم فتذكروا ما ينفعهم ففعلوه، وما يضرهم فتركوه، وهؤلاء هم أولو الألباب الكاملة، والعقول التامة، وقسم لم يستجيبوا لدعوهم، بل أجابوا ما عرض لفطرهم من الفساد، وتركوا طاعة رب العباد، فهؤلاء ليسوا من أولي الألباب، فلهذا قال تعالى: ﴿ وما يذكر إلا أولو الألباب ﴾ أ.

١) التحرير والتنوير ١/٤٧٧.

۲) تيسير الكريم الرحمن ٥١

٣) المرجع السابق (١/١)

٤) المرجع السابق (١/٥/١)

# • حفظ العقل بالتفكر في الكون

قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاء فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَلَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة / ١٦٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار أن التفكر والاعتبار بالآيات الكونية من حصائص القوم الذين يعقلون يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

قوله: ﴿ لَقُوم يَعْقَلُونَ ﴾ لأن الاستدلال بهاته الدلائل وأمثالها على وجود الصانع لا يدل على كمال عقل بخلاف الاحتجاج بها على وحدانية الله (١٠).

## • حفظ العقل بالتقوى

قال تعالى:﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَٱتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾ [البقرة/١٩٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أمر بها أولي الألباب فقال: ﴿وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾ أي: يا أهل العقول الرزينة، اتقوا ربكم الذي تقواه أعظم ما تأمر به العقول، وتركها دليل على الجهل، وفساد الرأي لا . وهذا يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

### • حفظ العقل بجعله مناط التكليف

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إن من لا يقدر على إملاء الحق لصغره أو سفهه أو حرسه، أو نحو ذلك، فإنه ينوب وليه منابه في الإملاء والإقرار ". وهذا يدل على أن العقل مطلوب للتصرفات الشرعية وأن حفظه مقصود شرعا.

### • حفظ العقل بالعلم

قال تعالى: ﴿وَعَلَّمَ آَدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبَتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣٦) قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢)﴾ [البقرة/٣٦-

١) التحرير والتنوير، ابن عاشور(٨٨/٢)

٢) تيسير الكريم الرحمن (٩١/١)

٣) المرجع السابق (١/٨١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: تشريف الله لآدم بالخلافة والعلم يدل على أن حفظ العقل بالعلم مقصود شرعا.

هذا مقام ذكر الله تعالى فيه شرف آدم على الملائكة، بما اختصه به من عِلم أسماء كلّ شيء دونهم (١). قوله: ﴿عَلَمَ آدَمَ الأسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ أي: أسماء الأشياء، وما هو مسمى بها، فعلمه الاسم والمسمى، أي: الألفاظ والمعانى، حتى المكبر من الأسماء كالقصعة، والمصغر كالقصيعة.

ولما قال الله: ﴿ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ أَي: أسماء المسميات التي عرضها الله على الملائكة؛ فعجزوا عنها، ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ تبين للملائكة فضل آدم عليهم؛ وحكمة الباري وعلمه في استخلاف هذا الخليفة (٢).

### • حفظ العقل بمعرفة الحلال والحرام

قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/٢٤٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل لبيان الآيات بالتعقل يدل على أنه مقصود شرعا.

ولما بين الله تعالى هذه الأحكام العظيمة المشتملة على الحكمة والرحمة امتن بها على عباده فقال: ﴿كذلك يبين الله لكم آياته﴾ أي حدوده وحلاله وحرامه، والأحكام النافعة لكم، لعلكم تعقلولها فتعرفولها وتعرفون المقصود منها، فإن من عرف ذلك أوجب له العمل بها (٣).

### • حفظ العقل من تعلم ما يضر و لا ينفع

قال تعالى:﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ حَلَاقٍ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾[البقرة/١٠٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ذم تعلم ما يضر ولا ينفع يدل على أن تعلم ما ينفع مطلوب وأن حفظ العقل بعلم ماينفع مقصود شرعا.

### • حفظ العقل من السكر

قال تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُل الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَنَفَكَّرُونَ﴾[البقرة/٢١]

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١).

٣ المرجع السابق ١٠٦

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** بيان أن مفسدة الخمر أشد من مصلحتها، ومن مفاسده فساد العقل وهذا يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

أي: يسألك - يا أيها الرسول - المؤمنون عن أحكام الخمر والميسر،..فأخبر أن إثمهما ومضارهما، وما يصدر منهما من ذهاب العقل والمال، والصد عن ذكر الله، وعن الصلاة، والعداوة، والبغضاء أكبر مما يظنونه من نفعهما، من كسب المال بالتجارة بالخمر، وتحصيله بالقمار والطرب للنفوس، عند تعاطيهما، وكان هذا البيان زاجرا للنفوس عنهما، لأن العاقل يرجح ما ترجحت مصلحته، ويجتنب ما ترجحت مضرته، ولكن لما كانوا قد ألفوهما، وصعب التحتيم بتركهما أول وهلة، قدم هذه الآية، مقدمة للتحريم .

### • حفظ العقل من الكفر

قال تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/١٧١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الكافرين بعدم العقل لأن الكفر تصور فاسد يفسد العقل ويعطله عن التفكر في الحق وهذا يدل على أن حفظ العقل من مفسدات الاعتقاد مقصود شرعا.

هل يستريب العاقل أن من دعي إلى الرشاد، وذيد عن الفساد، ولهي عن اقتحام العذاب، وأمر بما فيه صلاحه وفلاحه وفوزه ونعيمه، فعصى الناصح وتولى عن أمر ربه، واقتحم النار على بصيرة، واتبع الباطل ونبذ الحق. أن هذا ليس له مسكة من عقل، وأنه لو اتصف بالمكر والخديعة والدهاء أنه من أسفه السفهاء (٢).

### رابعا: حفظ النسل - النسب

حلق الله الإنسان لعبادته وحتى يتحقق هذا المقصد لابد من استمرار نسل الإنسان، ولذلك حرص الله سبحانه على الحث على ما يحصل به بقاؤه بتشريع الزواج، والمحافظة عليه بعد ولادته بإرضاعه وحضانته والنفقة عيه، وتفريغ أمه للعناية به بالنفقة عليها، وكذلك حافظ على نسب النسل حتى تحفظ له حقوقه. وفيما يلى صور من حفظ النسل والنسب:

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٨١.

## • حفظ النسل بالحث على ما يحصل به استمرار النسل وبقاؤه وتكثيره

قال تعالى:﴿أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴿ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:اقتران الأمر بالمباشرة بإرادة ما كتبه الله من الذرية يدل على أن حفظ النسل أمر مقصود شرعا.

قوله: ﴿ فَالآن باشروهن ﴾ وطأ وقبلة ولمسا وغير ذلك. ﴿ وابتغوا ما كتب الله لكم ﴾ أي: انووا في مباشرتكم لزوجاتكم التقرب إلى الله تعالى والمقصود الأعظم من الوطء، وهو حصول الذرية وإعفاف فرجه وفرج زوجته، وحصول مقاصد النكاح (١). وعسى أن يتكون النسل من ذلك وذلك لتكثير الأمة وبقاء النوع في الأرض (٢).

وقال تعالى:﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾[البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم الله لمن سعى لإهلاك النسل وإن كان مقصودا به نسل الحيوان فنسل الإنسان أولى بالحفظ، وهو يدل على أن حفظ النسل مقصود شرعا.

هذا المنافق ليس له همة إلا الفساد في الأرض، وإهلاك الحرث، وهو: مَحل نماء الزروع والثمار، والنسل، وهو: نتاج الحيوانات، الذين لا قوام للناس إلا بمما.

وقال مجاهد: إذا سُعى في الأرض فسادًا، منع الله القَطْرَ، فهلك الحرث والنسل. ﴿وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾ أي: لا يحب من هذه صفَته، ولا من يصدر منه ذلك ".

وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [البقرة/٢٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب المغفرة على الفيئة إلى الزوجة يدل على أن استمرار العلاقة بينهما لإنجاب النسل مطلوبة وأن حفظ النسل مقصود شرعا.

إن الفيئة والرجوع إلى زوجته، أحب إلى الله تعالى، ولهذا قال: ﴿فَإِنْ فَاءُوا﴾ أي: رجعوا إلى ما حلفوا على تركه، وهو الوطء. ﴿فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ ﴾ يغفر لهم ما حصل منهم من الحلف، بسبب رجوعهم.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨٧/١)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢٦٨،٢٦٩/٢)

۳ تفسیر ابن کثیر (۱/۲۶)

﴿رَحِيمٌ﴾ حيث جعل لأيمانهم كفارة وتحلة، ولم يجعلها لازمة لهم غير قابلة للانفكاك، ورحيم بهم أيضا، حيث فاءوا إلى زوجاتهم، وحنوا عليهن ورحموهن .

وقال تعالى: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾[البقرة/٢٢٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**الأمر بإتيان الحرث وهو الموضع الذي يأتي منه النسل يدل على أن حفظ النسل مقصود شرعا.

## • حفظ النسل بحصر الزواج بين الرجل والمرأة

قال تعالى: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بإتيان النساء في الحرث يدل على حصر الزواج بين الرجل والمرأة وأن حفظ النسل مقصود شرعا.

# • حفظ النسل بالرضاع

قال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة/٢٣٣] طريقة دلالة الآية على المقصد: خبر بمعنى الأمر للوالدات بإرضاع أولادهن حولين كاملين وهذا يدل على أن حفظ النسل مقصود شرعا. وقد جعل الله الرضاع حولين رعياً لكونهما أقصى مدة يحتاج فيها الطفل للرضاع إذا عرض له ما اقتضى زيادة إرضاعه، فأما بعد الحولين فليس في نمائه ما يصلح له الرضاع بعد <sup>(٢)</sup>.

### • حفظ النسل بالزواج

قال تعالى: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْنَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:أمر الأزواج بإتيان نسائهم أي زوجاتهم في موضع الحرث يدل على أن الزواج هو السبيل للنسل وأن حفظ النسل بالزواج مقصود شرعا.

(٢) التحرير والتنوير (٢/٢٤).

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠١/١)

## • حفظ النسل بالنفقة على الزوجة

قال تعالى:﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ﴾[البقرة/٢٣٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:أمر الوالد بالنفقة على الوالدة حتى تتفرغ لإرضاع وحضانة طفلها يدل على أن حفظ النسل مقصود شرعا.

### • حفظ النسل بنفقة الوارث

وقال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ أي: على وارث الطفل إذا عدم الأب، وكان الطفل ليس له مال، مثل ما على الأب من النفقة للمرضع والكسوة، فدل على وجوب نفقة الأقارب المعسرين، على القريب الوارث الموسر أ. وهذا يدل على أن حفظ النسل مقصود شرعا.

### • حفظ النسل حال انفصال الوالدين

قال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدُتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْرَافً لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرً ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: بعد ذكر آيات الطلاق أمر الله الوالدات بإرضاع أولادهن وهذا يدل على أن حفظ النسل حال انفصال الزوجين مقصود شرعا.

يقول ابن عاشور: "لما نهى عن العضل، وكانت بعض المطلقات لهن أولاد في الرضاعة ويتعذر عليهن التزوج وهن مرضعات؛ لأن ذلك قد يضر بالأولاد، ويقلل رغبة الأزواج فيهن، كانت تلك الحالة مثار خلاف بين الآباء والأمهات، فلذلك ناسب التعرض لوجه الفصل بينهم في ذلك، فإن أمر الإرضاع مهم، لأن به حياة النسل، ولأن تنظيم أمره من أهم شؤون أحكام العائلة" .

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

۲ التحرير والتنوير (۲۹/۲)

### • حفظ النسل من الأذى

قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تنكير الأذى في قوله: ﴿أَذَى ﴾ ينبه إلى أن إتيان الزوجة في المحيض أذى للزوج والزوجة والجنين وهذا يدل على أن حفظ الجنين من الأذى مقصود شرعا.

#### • حفظ النسب

قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلنَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلنَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلنَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ [البقرة / ٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن كتمان ما في الأرحام والتحقق من استبراء الرحم في العدة يدل على أن حفظ النسب مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدُهُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُوا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُوا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمُ وَفِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تكررنسب الأولاد لوالديهم في الآية كقوله: ﴿أولادهن ﴾ وقوله: ﴿المولود له ﴾

ورُتب على ذلك أداء حقوق الأبناء فدل ذلك على أن حفظ النسب مقصود شرعا.

فقد دل قوله: ﴿مَوْلُودٌ لَهُ ﴾ أن الولد لأبيه، لأنه موهوب له، ولأنه من كسبه .

وقال تعالى:﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التربص أربعة أشهر وعشرا لاستبراء الرحم من الحمل يدل على أن حفظ النسب مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

وقال تعالى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ حِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ النَّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ النَّكَابُ مَعْرُوفًا وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكَتَابُ أَحَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهُ عَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الجناح عن تعريض الخطبة للمعتدة يدل بمفهومه على تحريم التصريح بالخطبة للمعتدة؛ لئلا يستعجل كلاهما بالنكاح قبل تمام العدة، فيحدث بذلك اختلاط الأنساب إن لم يتبين الوالد الحقيقي للحمل، وهذا يدل على أن حفظ النسب مقصود شرعا.

#### خامسا: حفظ المال

عدد الله سبحانه الأحكام التي تحافظ على أموال الأفراد والمحتمع، ففتح طرق الكسب المشروعة لتملك المال كالتجارة والبيع، وأغلق أبواب كسب المال الحرام إما بدون مقابل صحيح كالربا أو دون وحه حق كأكل أموال الناس بالباطل، فيكون بذلك قد حفظ المال الذي اكتسبه الشخص، وحافظ على أموال غيره عن أخذها بغير وجه حق.

وحافظ على هذه الأموال المكتسبة فحفظ الحقوق لكل الناس عامة وشرع كتابة الدين والإشهاد والرهن للتوثق في حفظ هذه الأموال، وارتقى عن التوثق بجعل العلاقة بين صاحبي الحق قائمة على الأمانة، وكذلك حافظ على أموال الخاصة كأموال اليتامى، وأموال الموصى إليهم، وأموال الزوجة.

وارتقى بالنفس المحبولة على حب التملك وحفظ المال إلى نوع آخر من الحفظ وهو حفظ المال بإنفاقه في وجهة صحيحة وذلك بدوران المال بين الأغنياء بالتجارة، والفقراء والمحتاجين بالزكاة والصدقة، وللأقارب بالنفقة.

وفيما يلي بعض صور لحفظ المال:

#### • الأمانة

قال تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بأداء الأمانة سواء في ذلك معطى الدين أو معطى الرهن حفظا لمال كليهما يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

#### • الإنفاق

قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبيل وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ﴾ [البقرة/٥ ٢٦]

وقال تعالى:﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَيْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾[البقرة/٥٤]

وقال تعالى:﴿ يَا أَتُهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [البقرة/٢٥٤]

وقال تعالى:﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِئَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾[البقرة/٢٦١]

وقال تعالى ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَآتَتُ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٦٥]

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [البقرة/٢٧٠]

وقال تعالى:﴿ إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمَّا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبيرٌ ﴾ [البقرة/٢٧١]

وقال تعالى:﴿وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَلِأَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَّ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَّ إِلَىٰكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٧٢]

وقال تعالى:﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة/٢٧٤]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: رغب الله سبحانه في الإنفاق من المال بأساليب كثيرة من الأمر به والحث عليه بذكر منافعه الدنيوية والأخروية،وهذا فيه حفظ مال الغني بإنفاقه فيما يكون له بركة وزيادة في الدنيا وذخرا يوم القيامة، وحِفْظُ مال للمحتاج بما يُقيمُ عَيْشَهُ في الدنيا.

قد يقال بأن إنفاق المال إذهاب له على الحقيقة فكيف يكون حفظا له، والجواب: بأن حفظ المال قد ارتقى في الإسلام من مفهوم تكديسه وعدم نقصانه إلى مفهوم أنه إذا أنفق في الوجه الصحيح فهذا سبيل حفظه على الحقيقة من وجهين: من وجه أن المال استهلك في ماينفع في الدنيا للشخص نفسه أو المنفق عليهم، وفي ما ينفع في الآخرة بحيث أن المال الباقي الذي لم ينفق هو المستهلك، والمال الذي أنفق في سبيل الله هو المال الباقي.

أما الوجه الثاني: أن نفع الإنفاق يعود حقيقة على المنفق في الدنيا وليس فقط على المنفق عليه من وجوه، أن الله وعد المنفق بأنه سيخلفه له قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ وَهُو خَيْرُ الله وعد المنفق بأنه سيخلفه له قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ وَهُو خَيْرُ الله والله والمنافقة تبارك في المال وتزيده وهذه البركة قد لا تعني زيادة رصيد الشخص من هذا المال الذي قد يكون نقص حقيقة من حيث العد أما من حيث كيفية هذا المال فإنه مال مبارك بوعد الله الصادق.

وكذلك فإنها تبعث على سعادة المنفق ومحبة الناس له وغير ذلك كثير، فقد قال تعالى: ﴿وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَلِأَنْفُسِكُمْ ﴾ [البقرة/٢٧٢]، وقد وعد الله المنفق الذي يخاف من نقص ماله وقلة حيلته بعدم الخوف من المستقبل فإن الله هو الرزاق والمدبر،قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَحْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة/٢٧٤]

أما حفظ هذا المال في الآخرة فهو هم المتقين، وعدة المحسنين، وهو وعد الله بالمضاعفة وجزيل الثواب، فهو القرض الذي لا شك سيعود لصاحبه لأنه أُقرض لرب العالمين.

يقول ابن عاشور بعد نهاية آيات الإنفاق: "أوْسع اللَّهُ تعالى هذا المقام بياناً وترغيباً وزجراً بأساليب مختلفة وتفتنات بديعة فتبهنا بذلك إلى شدّة عناية الإسلام بالإنفاق في وجوه البر والمعونة. وكيف لا تكون كذلك وقوام الأمة دوران أموالها بينها، وإنّ من أكبر مقاصد الشريعة الانتفاع بالثروة العامة بين أفراد الأمة على وجوه جامعة بين رعْي المنفعة العامة ورعي الوجدان الخاص، وذلك بمراعاة العدل مع الذي كدّ لجمع المال وكسبه، ومراعاة الإحسان للذي بطًا به جُهده، وهذا المقصد من أشرف المقاصد التشريعية.

ولقد كان مقدار الإصابة والخطإ فيه هو ميزان ارتقاء الأمم وتدهورها، ولا تجد شريعة ظهرت ولا دعاة خير دعوا إلا وهم يجعلون لتنويل أفراد الأمة حَظاً من الأموال التي بين أيدي أهل الثروة وموضعاً عظيماً من تشريعهم أو دعوهم، إلا أنهم في ذلك متفاوتون بين مقارب ومقصر أو آمِل ومُدبر، غير أنّك لا تجد شريعة سددت السهم لهذا الغرض، وعرفت كيف تفرق بين المستحب فيه والمفترض،مثل هذه الشريعة المباركة، فإنّها قد تصرّفت في نظام الثروة العامة تصرّفاً عجيباً أقامته على قاعدة توزيع الثروة بين أفراد الأمة، وذلك بكفاية المحتاج من الأمة مؤونة حاجته، على وجوه لا تحرم المكتسب للمال فائدة اكتسابه وانتفاعه به قبل كل أحد.

فأول ما ابتدأت به تأمين ثقة المكتسب بالأمن على ماله من أن ينتزعه منه مُنتزع إذ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ [النساء/٢٩]

فكان من قواعد التشريع العامة قاعدة حفظ الأموال لا يستطيع مسلم إبطالها، وجعل توزيع ما يتحصّل من هذا المال لإقامة مصالح الناس وكفاية مؤن الضعفاء منهم، فصاروا بذلك ذوي حق في أموال الأغنياء، غير مهينين ولا مهددّين بالمنع والقساوة. والتفت إلى الأغنياء فوعدهم على هذا العطاء بأفضل ما وُعد به المحسنون، من تسميته قرضاً لله تعالى، ومن توفير ثوابه، كما جاءت به الآيات.

كذلك يلحق به النفقات الواجبة غير نفقة الزوجة لأنها غير منظور فيها إلى الانتزاع إذ هي في مقابلة تألَّف العائلة، ولا نفقة الأولاد كذلك لأنّ الداعي إليها جبليّ. أما نفقة غير البنين عند من يوجب نفقة القرابة فهي من قسم الانتزاع الواجب، ومن الانتزاع الواجب الكفارات في حنث اليمين، وفطر رمضان، والظهار، والإيلاء، وجزاء الصيد. فهذا توزيع بعض مال الحي في حياته.

وأما توزيع المال بعد وفاة صاحبه فذلك ببيان فرائض الإرث على وجه لا يقبل الزيادة والنقصان. وقد كان العرب يعطون أموالهم لمن يحبّون من أجنبي أو قريب ،وكان بعض الأمم يجعل الإرث للأكبر.

وجعل توزيع هذه الفرائض على وجه الرحمة بالناس أصحاب الأموال، فلم تعط أموالهم إلا لأقرب الناس إليهم، وكان توزيعه بحسب القرب كما هو معروف في مسائل الحجب من الفرائض، وبحسب الأحوجية إلى المال، كتفضيل الذكر على الأنثى لأنّه يعول غيره والأنثى يعولها غيرها. والتفت في هذا الباب إلى أصحاب الأموال فترك لهم حقّ التصرّف في ثلث أموالهم يعينون من يأخذه بعد موهم على شرط ألا يكون وارثاً، حتى لا يتوسلوا بذلك إلى تنفيل وارث على غيره.

وجعلت الشريعة من الانتزاع انتزاعاً مندوباً إليه غير واحب، وذلك أنواع المواساة بالصدقات والعطايا والهدايا والوصايا وإسلاف المعسر بدون مراباة وليس في الشريعة انتزاع أعيان المملوكات من الأصول فالانتزاع لا يعدو انتزاع الفوائد بالعدالة والمساواة" \.

# • تحريم أكل أموال الناس بالباطل

قال تعالى:﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٨٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن أكل أموال الناس بالباطل يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

أي: ولا تأخذوا أموالكم أي: أموال غيركم، أضافها إليهم، لأنه ينبغي للمسلم أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ويحترم ماله كما يحترم ماله؛ ولأن أكله لمال غيره يجرئ غيره على أكل ماله عند القدرة.ومن

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/ ٤٤٨ ٢٥٤)

أكل المال بالباطل، فلا يحل ذلك بوجه من الوجوه، حتى ولو حصل فيه النزاع وحصل الارتفاع إلى حاكم الشرع، وأدلى من يريد أكلها بالباطل بحجة غلبت حجة المحق، وحكم له الحاكم بذلك، فإن حكم الحاكم لا يبيح محرما ولا يحلل حراما، إنما يحكم على نحو مما يسمع، وإلا فحقائق الأمور باقية، فليس في حكم الحاكم للمبطل راحة، ولا شبهة، ولا استراحة (١).

## • تحريم بخس الحقوق

قال تعالى: ﴿ فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا ﴾ [البقرة/٢٨٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن بخس شيء من الحق في المال يدل على أن حفظ مال الغير مقصود شرعا.

### • تحريم الربا

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة/٢٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:التصريح بتحريم الربا وترتيب العقاب عليه لأنه أخذ مال بغير وجه حق يدل على أن حفظ أموال الناس عن أخذها حشعا دون مقابل أمر مقصود شرعا.

يقول ابن عاشور:" نَظَم القرآنُ أهم أصول حفظ مال الأمّة في سلك هاته الآيات. فبعد أن ابتدأ بأعظم تلك الأصول وهو تأسيس مال للأمة به قوام أمرها، يؤخذ من أهل الأموال أخذا عدّلاً مما كان فضلاً عن الغيى ففرضه على الناس، يؤخذ من أغنيائهم فيردّ على فقرائهم، سواء في ذلك ما كان مفروضاً وهو الزكاة أو تطوّعاً وهو الصدقة، فأطنب في الحثّ عليه، والترغيب في ثوابه، والتحذير من إمساكه، ما كان فيه موعظة لمن اتّعظ، عَطف الكلام إلى إبطال وسيلة كانت من أسباب ابتزاز الأغنياء أموال المحتاجين إليهم، وهي المعاملة بالربا (٢).

وقال تعالى: ﴿يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة/٢٧٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب المحق على التعامل بالربا يدل على أن تحريمه حفظا لمال الفقراء من الأحذ دون مقابل وحفظ مال الأغنياء من المحق وهذا يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨٨/١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/٧٨).

قال تعالى: ﴿ يُمحق الله الربا ﴾ أي: يذهبه ويذهب بركته ذاتا ووصفا، فيكون سببا لوقوع الآفات فيه ونزع البركة عنه (١).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة/٢٧٨] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بترك ما بقي من الربا يدل على أن حفظ أموال الناس مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا﴾ أي: اتركوا ما لكم على الناس من الزيادة على رؤوس الأموال، بعد هذا الإنذار ﴿إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ أي: بما شرع الله لكم من تحليل البيع، وتحريم الربا وغير ذلك (٢٠).

### • تحريم الرشوة

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٨٨٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:النهي عن الإدلاء بالأموال لإرشاء الحكام وأخذ الأموال بالباطل يدل على أن حفظ الأموال مقصود شرعا.

### التوثق في الأموال

### أ-الإشهاد على الدين

قال تعالى: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُحْرَى وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا﴾ [البقرة/٢٨٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالشهادة في الأموال واشتراط العدد فيها والنهي عن إباء الشهادة كل هذا حفظ للأموال.

### ب-كتابة الدين

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١٦/١).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (٢/٦/١).

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بكتابة الدين واحتيار الكاتب العدل يدل على أن التوثق في الدين مطلوب وأن حفظ المال مقصود شرعا.

### • حفظ أموال الأفراد والجماعة

قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءَ مِنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ السَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أُصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) ﴾ [البقرة/٥٥٠- الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أُصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) ﴾ [البقرة/٥٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار أن نقص الأموال مصيبة يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

#### • حفظ الثمرات

قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ السَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) ﴾ [البقرة/٥٥٠- الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) ﴾ [البقرة/٥٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار أن نقص الثمرات من المصائب يدل على أن حفظ الثمرات مقصود شرعا.

### • حفظ مال الزوجين

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن أخذ شيء من الصداق يدل أن حفظ مال المرأة مقصود شرعا.

### • حفظ مال السفيه والضعيف

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة / ٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: أمر الولي بالإملاء بدلا عن السفيه والضعيف يدل على أن حفظ مالهما مقصود شرعا.

### • حفظ مال المنفق

قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْو كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/ ٢١] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإنفاق العفو يدل على أن حفظ باقى المال الذي يحتاجه العبد

قوله: ﴿يسألونك ماذا ينفقون قل العفوى هذا سؤال عن مقدار ما ينفقونه من أموالهم، فيسر الله لهم الأمر، وأمرهم أن ينفقوا العفو، وهو المتيسر من أموالهم، الذي لا تتعلق به حاجتهم وضرورتهم، وهذا يرجع إلى كل أحد بحسبه، من غني وفقير ومتوسط، كل له قدرة على إنفاق ما عفا من ماله، ولو شق تمرة.

ذلك بأن الله تعالى لم يأمرنا بما أمرنا به حاجة منه لنا، أو تكليفا لنا بما يشق بل أمرنا بما فيه سعادتنا، وما يسهل علينا، وما به النفع لنا ولإخواننا فيستحق على ذلك أتم الحمد .

# • حفظ مال الموصى إليهم

مقصود شرعا.

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/١٨١] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الإثم على تبديل الوصية يدل على أن حفظ مال الموصى إليهم مقصود شرعا.

### • حفظ مال اليتامي

قال تعالى:﴿ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَعْنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة مخالطة اليتامي مع الحذر من القصد لأكل أموالهم بالمخالطة يدل على أن حفظ مال اليتيم مقصود شرعا.

لما نزل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُوْنَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠] شق ذلك على المسلمين، وعزلوا طعامهم عن طعام اليتامى، حوفا على أنفسهم من تناولها، ولو في هذه الحالة التي حرت العادة بالمشاركة فيها، وسألوا النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فأخبرهم تعالى أن المقصود، إصلاح أموال اليتامى، بحفظها وصيانتها، والاتجار فيها وأن خلطتهم إياهم في طعام أو غيره حائز على وجه لا يضر باليتامى، لأنهم إخوانكم، ومن شأن الأخ مخالطة أخيه، والمرجع في ذلك إلى النية والعمل، فمن علم الله من نيته أنه مصلح لليتيم، وليس له طمع في ماله، فلو

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١)

دخل عليه شيء من غير قصد لم يكن عليه بأس، ومن علم الله من نيته، أن قصده بالمخالطة، التوصل إلى أكلها وتناولها، فذلك الذي حَرجَ وأَثِم، و "الوسائل لها أحكام المقاصد "\.

#### • دوران المال

قال تعالى:﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلَّا تَكْتُبُوهَا﴾ [البقرة/٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**نفي الجناح عن عدم كتابة التجارة الحاضرة الدائرة لنفي العوائق عنها يدل على أن دوران المال بالتجارة مطلوب وأن حفظ المال مقصود شرعا.

قوله: ﴿تديرونها ﴾ صفة ثانية لتجارة في معنى البيان، ولعلّ فائدة ذكره الإيماء إلى تعليل الرخصة في ترك الكتابة، لأنّ إدارتها أغنت عن الكتابة ٢.

وقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/١٨٠]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الوصية بعد الوفاة للوالدين والأقربين يدل على أن توزيع الأموال للأقارب ودورانها بينهم مطلوب وأن حفظ المال مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسُ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حعل الله البر في إيتاء المال للقرابة واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب يدل على أن دوران المال بين الناس -وخاصة المحتاجين منهم- مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَالْوَالِلاَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَولَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا﴾[البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالنفقة على الزوجة يدل على أن دوران المال مقصود شرعا.

<sup>1.</sup> تيسير الكريم الرحمن (٩٩/١)

۲ التحرير والتنوير (۱۱۵،۱۱٦/۳)

### • رواج المعاملات

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَحَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴿ [البقرة/٢٨٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة التداين يدل على أن رواج النعاملات مقصود شرعا.

والتداين من أعظم أسباب رواج المعاملات لأنّ المقتدر على تنمية المال قد يعوزه المال فيضطرّ إلى التداين ليظهر مواهبه في التجارة أو الصناعة أو الزراعة، ولأنّ المترفّه قد ينضب المال من بين يديه وله قبل به بعد حين، فإذا لم يتداين اختلّ نظام ماله، فشرّع الله تعالى للناس بَقاء التداين المتعارف بينهم كيلا يظنّوا أنّ تحريم الربا والرجوع بالمتعاملين إلى رؤوس أموالهم إبطال للتداين كلّه (۱).

#### • العدل

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَلْبُحُسْ مِنْهُ وَلَا يَلْبُحَسْ مِنْهُ وَلَا يَلْبُحَسْ مِنْهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَيْخَسْ مِنْهُ شَيْعًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُصِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ شَيْعًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُصِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أمر الكاتب بالكتابة بالعدل وأمر الولي بالإملاء بالعدل يدل على أن العدل مقصود شرعا.

## • فتح الطرق المشروعة في الكسب للتملك المشروع وجمع الثروة

قال تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَحْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ [البقرة/٢٦٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نسب الكسب للمنفق فقوله: ﴿كسبتم ﴾ فيه احتصاص المال بصاحبه، وهذا فيه حث له على جمع المال لأنه سيكون ملكه وسيتصرف فيه كما شاء،" والكسب ما يناله المرء بسعيه كالتجارة والإجارة والغنيمة والصيد "<sup>۲</sup>، وهذا يدل على أن الكسب مطلوب وأن حفظ المال مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ [البقرة/٢٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة البيع لكسب المال يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٩٨/٢)

۲ التحرير والتنوير (۲/۲۵)

قال الله تعالى ﴿وأحل الله البيع﴾ أي: لما فيه من عموم المصلحة وشدة الحاجة وحصول الضرر بتحريمه، وهذا أصل في حل جميع أنواع التصرفات الكسبية حتى يرد ما يدل على المنع (١).

وقال تعالى:﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ ﴾ [البقرة/١٩٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** نفي الجناح عن الابتغاء من فضل الله في الحج يدل على أن كسب المال مطلوب وأن حفظ المال مقصود شرعا.

قوله: ﴿ليس عليكم حناح أن تبتغوا فضلا من ربك ﴿ نقل الكلام إلى إباحة ما كانوا يتحرجون منه في الحج وهو التجارة ببيان ألها لا تنافي المقصد الشرعي، إبطالاً لما كان عليه المشركون، إذ كانوا يرون التجارة للمُحْرم بالحج حراماً. فالفضل هنا هو المال، وابتغاء الفضل التجارة لأجل الربح كما هو في قوله تعالى: ﴿ وَ أَخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَنْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللّهِ ﴾ [المزمل/٢٠]. وقد كان أهل الجاهلية إذا خرجوا من سوق ذي الجاز إلى مكة حرم عندهم البيع والشراء (٢٠).

### • قطع النزاعات

قال تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلَّا تَرْتَابُوا ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل الأمر بالكتابة بأنه أدنى أن لا تشكوا وترتابوا لأن الريب والشك يورث النزاع والخصومات وهذا يدل على أن قطع النازعات في الأموال مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/٢٣٧).

#### الحاجيات

### • رفع الحرج ومشروعية الرخص

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة/١٨٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: رخص الله سبحانه الفطر في نهار رمضان للمريض والمسافر، وهو يدل على التيسير ورفع الحرج وقضاء الحاجيات.

وقال تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إذا حصل الضرر بأن كان به أذى من مرض، ينتفع بحلق رأسه له، أو قروح، أو قمل ونحو ذلك فإنه يحل له أن يحلق رأسه، ولكن يكون عليه فدية من صيام ثلاثة أيام، أو صدقة على ستة مساكين أو نسك ما يجزئ في أضحية، فهو مخير، والنسك أفضل، فالصدقة، فالصيام . وهذا يدل على التوسعة على العباد ورفع الضيق عنهم وهو من الحاجيات.

وقال تعالى: ﴿فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى ﴾ [البقرة/٢٠] طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ أي: خرج من "منى "ونفر منها قبل غروب شمس اليوم الثاني ﴿فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ ﴾ بأن بات بما ليلة الثالث ورمى من الغد ﴿فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ ﴾ بأن بات بما ليلة الثالث ورمى من الغد ﴿فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ ﴾ بأن بات كلا الأمرين، ولكن من المعلوم أنه إذا أبيح كلا الأمرين، فالمتأخر أفضل، لأنه أكثر عبادة لله .

وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: شرع الله وأباح للمكلف ما يرفع عنه الحرج من شتى أنواع الطيبات مما هو حلال مأكلا ومشربا وملبسا ومسكنا ومركبا وما أشبه ذلك

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١)

فهذا أمر للمؤمنين خاصة، بعد الأمر العام، وذلك ألهم هم المنتفعون على الحقيقة بالأوامر والنواهي، بسبب إيمالهم، فأمرهم بأكل الطيبات من الرزق، والشكر لله على إنعامه، باستعمالها بطاعته، والتقوي ها على ما يوصل إليه وهذا يدل على أن أكل الطيبات مقصود شرعا(۱).

### • شرع الطلاق وردالمهر

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة الطلاق ورد الزوجة المهر من باب سد حاجة الزوجين.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١/١).

#### التحسينيات

# • آداب الأكل وتجنب الإسراف والمستخبث

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيَّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبينٌ ﴾ [البقرة/٨٦]

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ [البقرة/١٧٢]

**طريقة دلالة الآيتين على المقصد**: النهي عن اتباع خطوات الشيطان في الأكل والإسراف فيه من باب التحسينيات.

والأمر بالشكر بعد الفراغ من الطعام كذلك من باب التحسينيات.

#### الولاية

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: منع المرأة من مباشرة العقد في النكاح لنفسها، لأنها لو باشرته لكان ذلك مشعرا بما لا يليق بالمروءة من قلة الحياء وتوقالها إلى الرجال، وهذا من باب التحسينيات.

## • الطهارة

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: في الآية الحث على الطهارة في البدن والثياب والمكان في الصلاة وحارجها إذ ذلك مما يحبه الله تعالى، وهذا من باب التحسينيات.

#### المكملات

• إظهار شعائر الدين كصلاة الجماعة من الفرائض والسنن

قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾[البقرة ٣/٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بصيغة الجمع يشعر بإقامة الصلاة جماعة وهذا من مكملات الصلاة.

#### • التماثل في القصاص

قال تعالى: ﴿ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْثَى ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التماثل بين الحر والحر والعبد والعبد والأنثى والأنثى من مكملات حفظ النفس.

## • الإشهاد في البيوع

قال تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإشهاد في البيوع من مكملات حفظ المال.

# المبحث الثاني:

# المقاصد الخاصة في سورة البقرة

المطلب الأول : الإيمان المطلب الثاني : بيان القبلة المطلب الثالث : الصلاة

المطلب الرابع : الإنفاق المطلب الخامس : الصيام

المطلب السادس : الدعاء المطلب السابع : الحج العمرة المطلب الثامن : الجهاد في سبيل الله المطلب التاسع : النكاح المطلب العاشر : الطلاق

المطلب الحادي عشر: الرضاع

المطلي الثاني عشر : العدة المطلب الثالث عشر : الوصية

المطلب الرابع عشر: القصاص

المطلب الخامس عشر: الأموال

#### مقاصد خاصة:

# • إثبات صدق الرسول صلى الله عليه وسلم وما جاء به

قال تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣٣) فَإِنَّ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣٣) فَإِنَّ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣٤) ﴾ [البقرة/٣٤، ٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تحدي المشركين بالإتيان بسورة لإثبات صدق ما أنزل على الرسول صلى الله عليه وسلم وهذا يدل على أن إثبات صدقه مقصود شرعا

### • الترغيب والترهيب

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا النَّارِ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ (٢٤) وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ وَبَشِرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رَوْقًا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٥) ﴿ البقرة/٥٤) البقرة/٥٤٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لما ذكر جزاء الكافرين، ذكر جزاء المؤمنين، أهل الأعمال الصالحات، على طريقة القرآن في الجمع بين الترغيب والترهيب، ليكون العبد راغبا راهبا، خائفا راجيا ١.وهذا يدل على أن الترغيب والترهيب مقصودان شرعا.

### • استعمال الألفاظ الحسنة

قال تعالى:﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/١٠٣]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: كان المسلمون يقولون حين خطاهم للرسول عند تعلمهم أمر الدين: {رَاعِنَا} أي: راع أحوالنا، فيقصدون بها معنى صحيحا، وكان اليهود يريدون بها معنى فاسدا، فانتهزوا الفرصة، فصاروا يخاطبون الرسول بذلك، ويقصدون المعنى الفاسد، فنهى الله المؤمنين عن هذه الكلمة، سدا لهذا الباب. وهذا يدل على أن استعمال الألفاظ، التي لا تحتمل إلا الحسن، وعدم الفحش، وترك الألفاظ القبيحة، أو التي فيها نوع تشويش أو احتمال لأمر غير لائق مقصود شرعا.

۲ تيسير الكريم الرحمن (٦١/١)

١ تيسير الكريم الرحمن (٦/١)

## • إصلاح ومخالطة اليتامي

قال تعالى:﴿ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِحْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَعْنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف الله إصلاح اليتامي بالخير والحث على مخالطتهم يدل على أن إصلاح اليتامي ومخالطتهم مقصودان شرعا.

والمرجع في ذلك إلى النية والعمل، فمن علم الله من نيته أنه مصلح لليتيم، وليس له طمع في ماله، فلو دخل عليه شيء من غير قصد لم يكن عليه بأس، ومن علم الله من نيته، أن قصده بالمخالطة، التوصل إلى أكلها وتناولها، فذلك الذي حرج وأثم، و "الوسائل لها أحكام المقاصد "\.

#### • أمر النفس بالبر

قال تعالى:﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/٤٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: استفهام التعجب والإنكار على من يأمر الناس ولا يأمر نفسه يدل على أن أمر النفس مع أمر الناس مقصود شرعا.

ومن المعلوم أن على الإنسان واحبين: أمر غيره ونميه، وأمر نفسه ونميها، فترك أحدهما، لا يكون رخصة في ترك الآخر .

### • بيان حال الكافرين

قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٦) حَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧)﴾ [البقرة/٦-٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الكافرين بأهم لا ينتفعون بالإنذار ولا يؤمنون؛ لأن قلوبهم قد طبع عليها فلم يسمعوا ما ينفعهم أو يبصروا ما ينفعهم يدل على أن بيان حال الكافرين مقصود شرعاً.

### • بيان حال المتقين

قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (٤) أُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥)﴾ [البقرة/٢-٥]

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٩/١)

٢ المصدر السابق (١/١٥)

٣ انظر:المصدر السابق (١/١٤)

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف المتقين بالإيمان بالغيب، وإقامة الصلاة وبالإنفاق، والإيمان بما أنزل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبلهم، وبالهدى والفلاح، وبألهم هم المهتدون بالكتاب يدل على أن بيان حال المتقين مقصود شرعا.

#### • بيان حال المنافقين

قال تعالى:﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آَمُنُوا وَمَا يُخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٩)...﴾ [البقرة/٨-١٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف المنافقين بمخالفة أقوالهم مافي قلوهم، وبمخادعة الله والمؤمنين، وبمرض قلوهم والكذب، والإفساد مع اعتقاد الإصلاح، واعتقادهم أن المؤمنين سفهاء وهم السفهاء، ويظهرون للمؤمنين ألهم معهم وهم في الحقيقة مع أعدائهم يدل على أن بيان حال المنافقين مقصود شرعا.

#### • بيان النعم

قال تعالى: ﴿ يَا أَتُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (٢٦) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلّهِ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْذَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٢)﴾ [البقرة/٢٦-٢٣].

طريقة دلالة الآية على المقصد:عدد الله سبحانه النعم على عباده بجعل الأرض للاستقرار والانتفاع، وبناء السماء بما فيها من الشمس والقمر لانتفاع بني آدم، وإنزال المطر وإخراج الثمرات وهذا يدل على أن بيان النعم مقصود شرعا.

### • تبيين الآيات

قال تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [البقرة/٢٤٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه بأنه يبين الآيات لنعقلها يدل على أن تبيين الآيات مقصود شرعا.

ولما بيّن تعالى هذه الأحكام العظيمة المشتملة على الحكمة والرحمة امتن بما على عباده فقال: ﴿كذلك يبين الله لكم آياته﴾ أي: حدوده، وحلاله وحرامه والأحكام النافعة لكم، لعلكم تعقلونها فتعرفونها وتعرفون المقصود منها، فإن من عرف ذلك أوجب له العمل بما .

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١٠٦/١)

## • تذكر النعم داع إلى طاعة الله

قال تعالى:﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ﴾ [البقرة/٤٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ابتدأ الله سبحانه دعوته بني إسرائيل إلى الإيمان بذكر النعم وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

لم يَدْعُ اليهودَ إلى توحيد ولا اعتراف بالخالق لألهم موحدون ولكنه دعاهم إلى تذكر نعم الله عليهم وإلى ما كانت تلاقيه أنبياؤهم من مكذبيهم، ليذكروا أن تلك سنة الله وليرجعوا على أنفسهم عليهم وإلى ما كانوا يؤنّبون به من كذب أنبياءهم وذكرهم ببشارات رسلهم وأنبيائهم بنبي يأتي بعدهم (.

ويفيد أمرهم بتفكر النعم التي أنعم بها عليهم لينصرفوا بذلك عن حسد غيرهم، فإن تذكير الحسود بما عنده من النعم عظة له وصرف له عن الحسد الناشىء عن الاشتغال بنعم الغير، وهذا تعريض بحم ألهم حاسدون للعرب فيما أوتوا من الكتاب والحكمة ببعثة محمد صلى الله عليه وسلم، وانتقال النبوة من بني إسرائيل إلى العرب، وإنما ذكروا بذلك لأن للنفس غفلة عما هو قائم بها، وإنما تشتغل بأحوال غيرها لأن الحس هو أصل المعلومات، فإذا رأى الحاسد نعم الغير نسي أنه أيضاً في نعمة، فإذا أريد صرفه عن الحسد ذكر بنعمه حتى يخف حسده فإن حسدهم هو الذي حال دون تصديقهم به لا وقال تعالى: ﴿وَإِذْ نَحَيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نساءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ (٤٥) وَإِذْ فَرَفْنَا بِكُمُ الْبُحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُكُمُ الْبُحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَاللهِ وَقَى ذَلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ (٩٤) وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبُحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَلَا عَلَى اللهِ وَلَقَالَ وَلَا عَلَى اللهِ وَلَى ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ (٩٤) وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبُحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ

طريقة دلالة الآيات على المقصد: يمتن الله سبحانه على بني إسرائيل بأن نجاهم من بطش آل فرعون بأن أغرقهم في البحر ونجى بني إسرائيل وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٢) وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٣) وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى لَعَلَّكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ الْبَعْرَا لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (٥٤) ﴿ [البقرة/٥٥-٥٥]

١ التحرير والتنوير (١/٩٤٤)

۲ التحرير والتنوير (۲/۱ه٤)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: يمتن الله على بني إسرائيل بمواعدة موسى لإنزال التوراة ولكنهم عبدوا العجل من بعده، ورغم ذلك أمرهم بالتوبة بقتل أنفسهم وعفا عنهم وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ (٥٥) ثُمَّ بَعَشْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٦)﴾[البقرة/٥٥، ٥٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يمتن الله على بني إسرائيل بأن بعثهم من بعد موهم بالصاعقة رغم حرأهم على طلب رؤية الله جهرة وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ [البقرة/٥٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يمتن الله على بني إسرائيل بالظلال وإنزال المن والسلوى وهم في التيه ولكنهم لم يشكروا النعمة بل استمروا في ظلمهم وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسَنِينَ (٥٨) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا وَجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (٥٩)﴾[البقرة/٥٨-٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يمتن الله على بني إسرائيل بأمرهم دخول القرية ليعيشوا فيها رغدا ولكنهم عصوا وبدلوا أمر ربهم وهذا يدل على أن تذكر النعم مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾[البقرة/٦٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يمتن الله سبحان على بني إسرائيل بتفجير اثنتي عشرة عينا عندما استسقى موسى لهم، وأمرهم بأن لا يعثوا في الأرض مفسدين.

في هذه الآيات "ستحضر أمام خيالهم مشهد نجاقهم من فرعون وملئه كأنه حاضر. ومشهد النعم الأخرى التي ظلت تتوالى عليهم من تظليل الغمام إلى المن والسلوى إلى تفجير الصخر بالماء.. ثم يذكرهم بما كان منهم بعد ذلك من انحرافات متوالية، ما يكاد يردهم عن واحدة منها حتى يعودوا إلى أخرى، وما يكاد يعفو عنهم من معصية حتى يقعوا في خطيئة، وما يكادون ينجون من عثرة حتى يقعوا في حفرة.. ونفوسهم هي هي في التوائها وعنادها وإصرارها على الالتواء والعناد، كما ألها هي هي في ضعفها عن حمل التكاليف، ونكولها عن الأمانة، ونكثها للعهد، ونقضها للمواثيق مع ربها ومع نبيها.. حتى لتبلغ أن تقتل أنبياءها بغير الحق، وتكفر بآيات ربها، وتعبد العجل وتجدف في حق الله فترفض

الإيمان لنبيها حتى ترى الله جهرة؛ وتخالف عما أوصاها به الله وهي تدخل القرية فتفعل وتقول غير ما أمرت به؛ وتعتدي في السبت، وتنسى ميثاق الطور، وتماحل وتجادل في ذبح البقرة التي أمر الله بذبحها لحكمة خاصة. وهذا كله مع الإدعاء العريض بأنها هي وحدها المهتدية؛ وأن الله لا يرضى إلا عنها، وأن جميع الأديان باطلة وجميع الأمم ضالة عداها"

## • تعلق القلب بالله وحده

قال تعالى:﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ﴾ [البقرة/٤٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**نفي نفع أي أحد من المخلوقين للآخر يوم القيامة بأي وجه من وجوه المنافع يدل على أن تعلق القلب بالله وحده دون سواه مقصود شرعاً.

### • تعلم الأسماء

قال تعالى: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلَاءِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣١) قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢) قَالُ يَا آدَمُ أَنْبِتْهُمْ صَادِقِينَ (٣١) قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢) قَالُ اللَّهُ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَاهُمْ بَأَسْمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ (٣٣)﴾ [البقرة/٣٦-٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:بيان فضل آدم عليه السلام على الملائكة بتعليمه الأسماء يدل على أن تعلم الأسماء مقصود شرعاً.

يقول ابن عاشور: "وأيا ما كانت طريقة التعليم فقد كان سبباً لتفضيل الإنسان على بقية أنواع جنسه بقوة النطق وإحداث الموضوعات اللغوية للتعبير عما في الضمير. وكان ذلك أيضاً سبباً لتفاضل أفراد الإنسان بعضهم على بعض بما ينشأ عن النطق من استفادة المجهول من المعلوم وهو مبدأ العلوم، فالإنسان لما خُلق ناطقاً معبراً عما في ضميره فقد خُلق مدركاً أي عالماً وقد خلق معلماً، وهذا أصل

١ في ظلال القرآن - (٧٣،٧٤/١)

٢ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١/١٥)

۳ انظر:المصدر السابق (۱/۸۶)

نشأة العلوم والقوانين وتفاريعها؛ لأنك إذا نظرت إلى المعارف كلها وحدتما وضع أسماء لمسميات وتعريف معاني تلك الأسماء وتحديدها لتسهيل إيصال ما يحصل في الذهن إلى ذهن الغير" ١.

# • تفضيل آدم عليه السلام

قال تعالى:﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٣٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمرالله تعالى الملائكة بالسجود لآدم؛ إكراما له وتعظيما؛ وعبودية لله تعالى، فامتثلوا أمر الله؛ وبادروا كلهم بالسجود، ﴿إلا إِبْلِيسَ أَبَى ﴾ امتنع عن السجود؛ واستكبر عن أمر الله وعلى آدم أ، وهذا يدل على أن تفضيل آدم عليه السلام على الملائكة مقصود شرعا.

## • التفكر في الآيات الكونية

قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَحْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴿ [البقرة/١٦٤].

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح الله سبحانه لمن يتفكر في الآيات على وحدانيته بالعقل يدل على أن التفكر فيها مقصود شرعاً.

# • التمشي مع الأقدار سواء أسرت أو أساءت

قال تعالى:﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢١٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:هذه الآيات عامة مطردة، في أن أفعال الخير التي تكرهها النفوس لما فيها من المشقة أنما خير بلا شك، وأن أفعال الشر التي تحب النفوس لما تتوهمه فيها من الراحة واللذة فهي شر بلا شك.

وأما أحوال الدنيا، فليس الأمر مطردا، ولكن الغالب على العبد المؤمن، أنه إذا أحب أمرا من الأمور، فقيض الله له من الأسباب ما يصرفه عنه أنه خير له، فالأوفق له في ذلك، أن يشكر الله، ويجعل الخير في الواقع، لأنه يعلم أن الله تعالى أرحم بالعبد من نفسه، وأقدر على مصلحة عبده منه، وأعلم بمصلحته منه

١ التحرير والتنوير (١/٠/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١)

انظر: ٣ تيسير الكريم الرحمن (٧٨/١)

كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ﴾ فاللائق بكم أن تتمشوا مع أقداره، سواء سرتكم أو ساءتكم .

#### • الشهادة على الناس

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٤٣].

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: تعليل جعل الأمة وسط للشهادة على الناس يدل على أن الشهادة على الناس مقصودة شرعا.

كانوا ﴿أُمَّةً وَسَطًا ﴾ كاملين ليكونوا ﴿ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون على الناس من سائر أهل الأديان، ولا يحكم عليهم غيرهم، فما شهدت له هذه الأمة بالقبول، فهو مقبول، وما شهدت له بالرد، فهو مردود .

#### • ضرب الأمثال

قال تعالى:﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ﴾ [البقرة/١٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:ضرب المثل للمنافقين بالذي أوقد نارا في ظلمات فأبصر ما فيها من المخاوف ثم ذهب عنه النور وهذا يدل على أن ضرب الأمثال مقصود شرعاً.

وقال تعالى: ﴿ أَوْ كَصَيِّبِ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ (١٩) يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ (١٩) يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٠) وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٠) والبقرة (١٩) ٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:ضرب المثل بالمنافقين في تحيرهم بمن في ظلام ومطر إذا أضاء له البرق مشى وإن أظلم وقف وكذا المنافقين يدل على أن ضرب الأمثال مقصود شرعا<sup>4</sup>.

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٦/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٧٠/١)

٣ ينظر إلى تفسير المثل تفسير القرآن العظيم (١٨٦/١) تيسير الكريم الرحمن (٤٤/١)

ع ينظر في توضيح المثل إلى تفسير القرآن العظيم (١٩٠/١)

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ (٢٦) الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ويُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٢٧)﴾ [البقرة/٢٦، ٢٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ضرب الأمثال للهداية والإضلال يدل على أن ضرب الأمثال مقصود شرعا.

يقول تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلا مَا ﴾ أي: أيَّ مثل كان ﴿ بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ لاشتمال الأمثال على الحكمة، وإيضاح الحق، والله لا يستحيي من الحق. ولهذا قال: ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَ يَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾ فهذه حال المؤمنين والكافرين عند نزول الآيات القرآنية ١.

# • معرفة عداوة إبليس وإضلاله للعباد

قال تعالى:﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ﴾[البقرة/٣٤]

### طريقة دلالة الآية على المقصد:

امتناع إبليس عن السجود لآدم حسدا و كبرا، وإباءا واستكبارا يدل على أن معرفة عداوة إبليس لآدم مقصودة شرعا.

وقال تعالى:﴿فَأَزَلَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَحْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ﴾[البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حمل الشيطان بني آدم على الزلل وإخراجهم من الجنة يدل على أن معرفة عداوة الشيطان للعباد مقصودة شرعا.

قوله: ﴿بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ﴾ أي: آدم وذريته؛ أعداء لإبليس وذريته، ومن المعلوم أن العدو؛ يجد ويجتهد في ضرر عدوه وإيصال الشر إليه بكل طريق؛ وحرمانه الخير بكل طريق، ففي ضمن هذا، تحذير بنى آدم من الشيطان أ.

٢ المصدر السايق (١/٩٤)

١ تيسير الكريم الرحمن (٤٧/١)

معرفة أن أهل الكتاب يعرفون الرسول محمد صلى الله عليه وسلم وما جاء به ويكتمون
 ذلك

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢١٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يخبر تعالى: أن أهل الكتاب قد تقرر عندهم، وعرفوا أن محمدا رسول الله، وأن ما جاء به، حق وصدق، وتيقنوا ذلك، كما تيقنوا أبناءهم بحيث لا يشتبهون عليهم بغيرهم، وهذا يدل على أن معرفة أن أهل الكتاب يعلمون الرسول صلى الله عليه وسلم وما جاء به مقصودة شرعا.

• المقصد من إرسال الرسول صلى الله عليه وسلم: تلاوة الآيات والتزكية وتعليم الكتاب قال تعالى: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/ ١٥١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: بيان أن المقصد من إرسال الرسول صلى الله عليه وسلم تلاوة الآيات والتزكية وتعليم الكتاب والحكمة وتعليم مالا نعلم ؟"لأهم كانوا قبل بعثته، في ضلال مبين، لا علم ولا عمل، فكل علم أو عمل، نالته هذه الأمة فعلى يده صلى الله عليه وسلم، وبسببه كان" أ.

# • المقصد من إنزال الكتاب: الحكم بين الناس

قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ النَّذِينَ آمنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فَهَدَى اللَّهُ النَّذِينَ آمنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة/٢١٣]

# طريقة دلالة الآية على المقصد:

التعليل بـــ(اللام) على أن إنزال الكتاب للحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وهذا يدل على أن الحكم بالكتاب بين الناس مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَأَنزِلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وهو الإخبارات الصادقة، والأوامر العادلة، فكل ما اشتملت عليه الكتب، فهو حق، يفصل بين المختلفين في الأصول والفروع، وهذا هو الواجب عند الاختلاف

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٢/١)

٢ انظر:المصدر السابق (٧٤/١)

والتنازع، أن يرد الاختلاف إلى الله وإلى رسوله، ولولا أن في كتابه، وسنة رسوله، فصل النزاع، لما أمر بالرد إليهما .

# • المقصد من بعثة النبيين:البشارة والنذارة

قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ ﴾ [البقرة / ٢]

### طريقة دلالة الآية على المقصد:

ذكر الله المقصد من بعثة الأنبياء وهو البشارة والنذارة.

قوله: ﴿مُبشِّرِينَ﴾ من أطاع الله بثمرات الطاعات، من الرزق، والقوة في البدن والقلب، والحياة الطيبة، وأعلى ذلك، الفوز برضوان الله والجنة.

﴿ وَمُنْذِرِينَ ﴿ من عصى الله ، بثمرات المعصية ، من حرمان الرزق ، والضعف ، والإهانة ، والحياة الضيقة ، وأشد ذلك ، سخط الله والنار .

# • وحدة دين الله المنزل إلى الناس

طريقة دلالة الآيات على المقصد: أمر الله سبحانه بني إسرائيل بالوفاء بالعهد، والهبة، والإيمان بما أنزل، والتقوى، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والركوع مع الراكعين،والاستعانة بالصبر والصلاة، والخشوع، والإيمان باليوم الآخر.

ونهاهم عن المسارعة في الكفر، وعن الشراء بآيات الله ثمنا قليلا، وعن لبس الباطل بالحق، وعن نسيان أمر أنفسهم بالبر. فكل ما أمرهم فهو مقصود شرعا وكل ما نهاهم عنه فتركه مقصود شرعا. وهذه الأوامر والنواهي هي من جنس ما شرع في دين الإسلام وهذا يدل على أن مقصود الرسالات واحد.

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٩٥)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١/٩٥)

معرفة مفاسد اليهود والنصارى وتحذير المسلمين منهم ومن الوقوع في مثل ما وقعوافيه.

### ١ -أمر الناس بالبر ونسيان النفس

قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/٤٤] طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل بنسياهم أمر أنفسهم بالبر رغم أهم يأمرون

غيرهم به يدل على أن ترك نسيان النفس من الأمر مقصود شرعا.

لأنهم لما طال عليهم الأمد في التهاون بالتخلق بأمور الدين، والاجتراء على تأويل الوحي بما يمليه عليهم الهوى بغير هدى، صاروا ينسون ألهم متلبسون بمثل ما ينهون عنه فإذا تصدوا إلى مواعظ قومهم أو الخطابة فيهم أو أمروهم بالمعروف ونهوهم عن المنكر، كانوا ينهونهم عن مذام قد تلبسوا بأمثالها إلا أن التعود بها أنساهم إياها، فأنساهم أمر أنفسهم بالبر لنسيان سببه، وقد يرى الإنسان عيب غيره لأنه يشاهده، ولا يرى عيب نفسه لأنه لا يشاهدها ؛ولأن العادة تنسيه حاله ودواء هذا النسيان هو محاسبة النفس المنفس المنفس المنفس المناهدها المناهدها المناهدها المناهده المناهده المناهدة النسيان هو المناهد النسيان هو المناهده النفس المناهدها المناهدة النسيان هو المناهدة النسيان هو المناهد النسيان هو المناهد النسيان هو المناهد النسيان هو المناهد النسيان هو النفس المناهدة النسيان ها المناهدة المناهدة النسيان ها المناهدة النسيان المناهدة المناهدة النسيان المناهدة المناهدة النسيان المناهدة المنا

## ٢ - الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعض

قال تعالى:﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا حَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا حِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ [البقرة/٨٥]

### طريقة دلالة الآيات على المقصد:

ترتيب العذاب في الدنيا والآخرة على الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعضه يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا وأن الإيمان به كلا مقصود كذلك.

### ٣-اتباع الهوى

قال تعالى:﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ﴾[البقرة/٨٧]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم بني إسرائيل لقتلهم الأنبياء الذين لا يوافقون أهواءهم يدل على أن ترك اتباع الهوى مقصود شرعا.

### ٤ – اتخاذ الأصنام آلهة

قال تعالى:﴿وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُهُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ﴾[البقرة/٥]

١ التحرير والتنوير (١/٥٧٤،٤٧٥)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: وصف الله سبحانه بني إسرائيل بالظلم لاتخاذهم العجل يدل على أن ترك اتخاذ العجل والأصنام مقصود شرعا.

### ٥-استبدال الذي هو أدبي بالذي و خير

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَاثِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة/٢٦]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد:** ترتب على استبدال قوم موسى الذي هو أدنى بالذي هو خير الذلة والمسكنة وغضب الله فدل ذلك على أن تركه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى ﴾ وهو الأطعمة المذكورة، ﴿ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ وهو المن والسلوى، فهذا غير لائق بكم، فإن هذه الأطعمة التي طلبتم، أي مصر هبطتموه وجدتموها، وأما طعامكم الذي من الله به عليكم، فهو خير الأطعمة وأشرفها، فكيف تطلبون به بدلا ؟ ولما كان الذي حرى منهم فيه أكبر دليل على قلة صبرهم واحتقارهم لأوامر الله ونعمه، حازاهم من حنس عملهم (١).

# ٦-الاعتداء في السبت والتحيل على أوامر الله

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْ ا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ (٦٥) فَجَعَلْنَاهَا نَكَالًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٦٦) ﴾ [البقرة/٦٥، ٦٦]

### طريقة دلالة الآيات على المقصد:

رتب الله العذاب على بني إسرائيل لاعتدائهم وتحيلهم يوم السبت يدل عي أن ترك التحيل مقصود شرعا.

يقول تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ﴾ يا معشر اليهود، ما حل من البأس بأهل القرية التي عصت أمر الله وحالفوا على عهده وميثاقه فيما أخذه عليهم من تعظيم السبت والقيام بأمره، إذ كان مشروعًا لهم، فتحيلوا على اصطياد الحيتان في يوم السبت.وحيلهم لما كانت مشابحة للحق في الظاهر ومخالفة له في الباطن، كان حزاؤهم من حنس عملهم .

١ تيسير الكريم الرحمن (٥٣/١)

۲ تفسير القرآن العظيم (۲۸۸/۱)

#### ٧-بطر النعمة واحتقارها

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتُسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بَغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة/٢٦]

**طريقة دلالة الآيات على المقصد:** ترتيب العذاب بالذلة والمكسنة والغضب من الله على بطر النعمة يدل على أن ترك بطر النعمة مقصود شرعا.

# ٨-تبديل أمر الله لهم بالقول والفعل

قال تعالى:﴿ وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسنِينَ (٨٥) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِنَ السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ﴾ (٩٥) [البقرة/٥٩-٥]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: تعذيب الله لبني إسرائيل على تبديلهم قول حطة بحنطة والدخول زحفا على أدبارهم بدل الدخول سجدا استهانة واستهزاءا بأمر الله يدل على أن ترك تبديل أمر الله مقصود شرعا .

# ٩ –تحريف كلام الله

قال تعالى:﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٧٥]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: قطع الطمع في إيمان أهل الكتاب بسبب تحريفهم لكلام الله يدل على أن ترك تحريف كلام الله مقصود شرعا.

أي: فلا تطمعوا في إيمانهم وحالتهم لا تقتضي الطمع فيهم، فإنهم كانوا يحرفون كلام الله من بعد ما عقلوه وعلموه، فيضعون له معاني ما أرادها الله، ليوهموا الناس أنما من عند الله، وما هي من عند الله، فإذا كانت هذه حالهم في كتابهم الذي يرونه شرفهم ودينهم يصدون به الناس عن سبيل الله، فكيف يرجى منهم إيمان لكم؟! فهذا من أبعد الأشياء ٢.

١ تفسير القرآن العظيم (٢٧٧/١)

۲ تيسير الكريم الرحمن (٦/١)

#### ١٠ - تعلم السحر

قال تعالى:﴿وَالَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرْ ﴾ [البقرة/١٠٢]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم بني إسرائيل في اتباعهم الشياطين في تعلم السحر يدل على أن ترك تعلم السحر مقصود شرعا.

لما كان من العوائد القدرية والحكمة الإلهية أن من ترك ما ينفعه، وأمكنه الانتفاع به فلم ينتفع، ابتلي بالاشتغال بما يضره، كذلك هؤلاء اليهود لما نبذوا كتاب الله اتبعوا ما تتلوا الشياطين وتختلق من السحر على ملك سليمان حيث أخرجت الشياطين للناس السحر، وزعموا أن سليمان عليه السلام كان يستعمله وبه حصل له الملك العظيم '.

# ١١ - تعنتهم وعدم طاعتهم لله في ذبح البقرة

قال تعالى:﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِي الْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِيَةَ فِيهَا قَالُوا الْآنَ حَمْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ﴾ [البقرة/٧١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل على تعنتهم وتشددهم وعدم طاعتهم لأمر الله يدل على أن ترك التعنت والتشدد مقصود شرعا ...

### ۲ ا –التولی

قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (٦٣) ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ(٦٤)﴾ [البقرة/٦٣-

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل لتوليهم وإعراضهم عن أمر ربحم يدل على أن ترك التولي مقصود شرعا.

١٣ -جرأةم وقلة أدبهم مع ربهم ومع نبيهم موسى عليه السلام بطلب رؤية الله جهرة قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ [البقرة/٥٥]

١ تيسير الكريم الرحمن (٦٠/١)

۲ انظر: المصدر السابق (۱/٥٥)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب العذاب على حرأتهم بسؤال رؤية الله جهرة يدل على أن ترك التجرؤ على الله وعلى رسوله مقصود شرعا.

### ٤١ – الحرص على الحياة

قال تعالى:﴿وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾[البقرة/٩٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله لبني إسرائيل لحرصهم على الحياة وهذا يدل على أن ترك الحرص على الحياة مقصود شرعا.

إن عدم تمنيهم الموت ليس على الوجه المعتاد عند البشر من كراهة الموت ما دام المرء بعافية، بل هم تجاوزوا ذلك إلى كونهم أحرص من سائر البشر على الحياة حتى المشركين (١).

#### 1 - الحسد

قال تعالى:﴿ بِنُسَمَا اشْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكْفُرُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ بَغْيًا أَنْ يُنزِّلَ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَادُهِ فَبَادُهِ فَبَادُهِ فَبَادُهِ عَلَى غَضَبِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ [البقرة/٩٦]

### طريقة دلالة الآيات على المقصد:

ترتيب الغضب والعذاب لبيني إسرائيل لأنهم كفروا بما أنزل الله حسدا يدل على أن ترك الحسد مقصود شرعاً .

## ١٦ -ربط إيماهم بالرؤية العينية وعدم إيماهم بالغيب

قال تعالى:﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ﴾[البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل على اشتراطهم الإيمان برؤية الله جهرة يدل على أن ترك ربط الإيمان بالرؤية العينية وأن الإيمان بالغيب مقصود شرعا.

## ١٧ -ردهم المسلمين كفارا حسدا

قال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَعَدِيرٌ ﴾ [البقرة/١٠٩]

١ التحرير والتنوير (١/٧/١)

٢ انظر:تيسير الكريم الرحمن (١/٥٥)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: إحبار الله سبحانه عن رغبة أهل الكتاب في رد المسلمين كفارا يدل على أن معرفة ذلك مقصود شرعا .

# ١٨ -رَغْبَةُ اليهود والنصارى في اتباع ملّتِهم

قال تعالى:﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهِ عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة/١٢٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: يخبر تعالى رسوله، أنه لا يرضى منه اليهود ولا النصارى، إلا باتباعه دينهم، لأنهم دعاة إلى الدين الذي هم عليه، ويزعمون أنه الهدى، فقل لهم: ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ الذي أرسلت به ﴿هُوَ الْهُدَى ﴾ ' وهذا يدل على أن معرفة رغبة اليهود والنصارى في اتباع ملتهم مقصود شرعا.

# ١٩ -سماع أمر الله ومعصيته

قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِئْسَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة/٩٣] طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل لقولهم سمعنا وعصينا يدل على أن ترك العصيان مقصود شرعا.

ذكر أحوالهم في مقابلتهم دعوة موسى الذي يزعمون ألهم لا يؤمنون إلا بما جاءهم به، فإلهم مع ذلك قد قابلوا دعوته بالعصيان قولاً وفعلاً، فإذا كانوا أعرضوا عن الدعوة المحمدية بمعذرة ألهم لا يؤمنون إلا بما أنزل عليهم، فلماذا قابلوا دعوة أنبيائهم بعد موسى بالقتل؟ ولماذا قابلوا؟ دعوة موسى بما قابلوا ".

## • ٢ -شراء بآيات الله ثمنا قليلا

قال تعالى:﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ﴾[البقرة/٤١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن الشراء بآيات الله ثمنا قليلا يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (٦٢/١)

٢ المصدر السابق (١/٦٤)

۳ التحرير والتنوير (۲۰۹/۱)

ذكر المانع لهم من الإيمان، وهو اختيار العرض الأدنى على السعادة الأبدية، فقال: ﴿وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلا﴾ وهو ما يحصل لهم من المناصب والمآكل، التي يتوهمون انقطاعها، إن آمنوا بالله ورسوله، فاشتروها بآيات الله واستحبوها، وآثروها '

#### ٢١ -شراء الحياة الدنيا بالآخرة

قال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ﴾ [البقرة/٨٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب العذاب وعدم النصر على شراء الحياة الدنيا بالآخرة يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

### ٢٢ -طلب كلام الله أو الإتيان بالآيات

قال تعالى:﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الْآيَاتِ لِقَوْم يُوقِنُونَ﴾[البقرة/٨١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:أي: قال الجهلة من أهل الكتاب وغيرهم: هلا يكلمنا، كما كلم الرسل، ﴿أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ ﴾ يعنون آيات الاقتراح، التي يقترحونها بعقولهم الفاسدة، وآرائهم الكاسدة، التي تجرأوا بها على الخالق، واستكبروا على رسله، فهذا دأهم مع رسلهم، يطلبون آيات التعنت، لا آيات الاسترشاد، و لم يكن قصدهم تبين الحق، فإن الرسل، قد جاءوا من الآيات، يما يؤمن بمثله البشر ٢٠.

### ٢٣ -ظلم النفس

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ فَالَبْ عَلَيْكُمْ إِلَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/٤٥] فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/٤٥] طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله سبحانه بني إسرائيل لأنهم ظلموا أنفسهم باتخاذ العجل يدل

# ٢٤ -عدم الصبر على طعام واحد

على أن ترك ظلم النفس مقصود شرعا.

قال تعالى:﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَادْ عُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا﴾[البقرة/71]

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٠٥)

٢ المصدر السابق (١/٦٤)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله سبحانه بني إسرائيل على عدم صبرهم على طعام واحد يدل على أن ترك عدم الصبر مقصود شرعا.

#### ٢٥ - العداوة للملائكة

قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٩٧) مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٩٧) مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ لِللَّهُ عَدُوًّ لِللَّهُ عَدُولًا لَهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لَهُ عَلَى قَلْمُ لَا لَهُ عَلَى قَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَدُولًا لَا لَهُ عَلَيْ لَا لِللَّهُ عَدُولًا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ لَا مُولًا لِللللْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة ١٩٨]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:عداء الله سبحانه لمن عادى الملائكة يدل على أن ترك عداوة الملائكة مقصود شرعا.

فالعداوة لجبريل الموصوف بذلك، كفر بالله وآياته، وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم لجبريل، لا لذاته بل لما ينزل به من عند الله من الحق على رسل الله.فيتضمن الكفر والعداوة للذي أنزله وأرسله، والذي أرسل به، والذي أرسل إليه .

### ٢٦ –العثو في الأرض فسادا

قال تعالى:﴿وَلَا تَعْنُواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾[البقرة/٦٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:النهي عن العثو في الأرض بالفساد يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

#### ۲۷ - العصيان و الاعتداء

قال تعالى: ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ﴾[البقرة/٦٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ هذه علة أخرى في محازاتهم بما جوزوا به، ألهم كانوا يعصون ويعتدون، فالعصيان فعل المناهي، والاعتداء المحاوزة في حد المأذون فيه أو المأمور به أو هذا يدل على أن ترك العصيان والاعتداء مقصود شرعا.

#### ۲۸ - الفسق

قال تعالى:﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ﴾ [البقرة/٥٩]

١ تيسير الكريم الرحمن (٦٠/١)

۲ تفسير القرآن العظيم (۲۸۳/۱)

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب العذاب على الفسق يدل على أن ترك الفسق مقصود شرعا.

### ٢٩ –قتل الأنبياء بغير حق

قال تعالى: ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ﴾[البقرة/٦٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:التعليل بذلك يدل على أن الله عذبهم بالذلة والمسكنة لأنهم كانوا يقتلون الأنبياء وهذا يدل على أن ترك قتل الأنبياء مقصود شرعاً.

#### • ٣-قسوة القلب

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة / ٧٤]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل لقسوة قلو بهم يدل على أن ترك قسوة القلوب مقصود شرعا.

قوله: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ أي: اشتدت وغلظت، فلم تؤثر فيها الموعظة، ﴿ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ أي: من بعد ما أنعم عليكم بالنعم العظيمة وأراكم الآيات، ولم يكن ينبغي أن تقسو قلوبكم، لأن ما شاهدتم، مما يوجب رقة القلب وانقياده .

### ٣١ -قلة معرفتهم بالكتاب

قال تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ﴾[البقرة/٨٨]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله سبحانه الذين لا يعلمون الكتاب إلا أماني يدل على أن ترك قلة المعرفة بالكتاب مقصود شرعا.

﴿وَمِنْهُمْ اَي: من أهل الكتاب ﴿أُمَّيُونَ ﴾ أي: عوام، ليسوا من أهل العلم، ﴿لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلا أَمَانِيَ ﴾ أي: ليس لهم حظ من كتاب الله إلا التلاوة فقط، وليس عندهم خبر بما عند الأولين الذين يعلمون حق المعرفة حالهم، وهؤلاء إنما معهم ظنون وتقاليد لأهل العلم منهم ".

١ انظر: تفسير القرآن العظيم (٢٨٣/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١/٥٥)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٦/١)

### ٣٢ -قولهم أنه لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصارى

قال تعالى:﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [البقرة/١١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد:طلب البرهان على دعوى اليهود والنصارى في تزكيتهم لأنفسهم يدل على أن ترك تزكية النفس مقصود شرعا.

# ٣٣ - كتابة الكتاب بأيديهم ويقولون هو من عند الله

قال تعالى:﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ تَمَنَّا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ﴾ [البقرة/٧٩]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: توعد الله الذين يحرفون كلام الله للكسب المادي وهذا يدل على أن ترك كتابة تحريف كلام الله مقصود شرعا .

## ٣٤ - كرههم لما ينزل من الخير على المسلمين

قال تعالى:﴿ مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْكُمْ مِنْ خَيْرٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَاللَّهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ﴾ [البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الذين كفروا من أهل الكتاب لكرههم ما ينزل على المسلمين وهذا يدل على أن معرفة ذلك عنهم مقصودة شرعا.

#### ٥٣-الكفر

قال تعالى:﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ﴾[البقرة/٦٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: التعليل بذلك يدل على أن الله عذبهم لأنهم كفروا بالله وهذا يدل على أن ترك الكفر بالله مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾[البقرة/٩١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم بني إسرائيل لكفرهم بالكتب الأخرى غير كتابهم يدل على أن ترك الكفر بالكتب مقصود شرعا. فالتفريق بين الرسل والكتب، وزعم الإيمان ببعضها دون بعض، فهذا ليس بإيمان، بل هو الكفر بعينه .

266

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (٥٦/١)

وقال تعالى:﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ﴾[البقرة/٨٩]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب اللعنة على الكفر بعد معرفة الحق يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا ٢.

وقال تعالى:﴿وَإِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ﴾[البقرة/٩٤]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: يمتن الله على بني إسائيل بإنجائهم من فرعون وهم رغم ذلك كفروا بعد مشاهدةم المعجزة الحسية وهذا يدل على أن ترك الكفر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾[البقرة/٦٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: كفر بني إسرائي رغم معجزة الله لهم بتفجير اثنتا عشرة عينا يدل على أن ترك الكفر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ﴾[البقرة/٨٨]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ترتيب لعنة الله على الكفر وقلة الإيمان يدل على أن تركهما مقصود شرعا.

أي: اعتذروا عن الإيمان لما دعوقهم إليه، يا أيها الرسول، بأن قلوبهم غلف، أي: عليها غلاف وأغطية، فلا تفقه ما تقول، يعني فيكون لهم - بزعمهم - عذر لعدم العلم، وهذا كذب منهم، فلهذا قال تعالى: ﴿ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ أي: أهم مطرودون ملعونون، بسبب كفرهم، فقليلا المؤمن منهم، أو قليلا إيماهم، وكفرهم هو الكثير ".

# ٣٦-لَبْسُ الحق بالباطل وكتمان الحق

قال تعالى: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقُّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن لبس الحق بالباطل وكتمان الحق يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

٢ انظر: المصدر السابق (١/٨٥)

٣ المصدر السابق (٥٨/١)

نهاهم عن شيئين، عن خلط الحق بالباطل، وكتمان الحق؛ لأن المقصود من أهل الكتب والعلم، تمييز الحق، وإظهار الحق، ليهتدي بذلك المهتدون، ويرجع الضالون، وتقوم الحجة على المعاندين؛ لأن الله فصل آياته وأوضح بيناته، ليميز الحق من الباطل، ولتستبين سبيل المهتدين من سبيل المجرمين، فمن عمل بهذا من أهل العلم، فهو من خلفاء الرسل وهداة الأمم. ومن لبس الحق بالباطل، فلم يميز هذا من هذا، مع علمه بذلك، وكتم الحق الذي يعلمه، وأمر بإظهاره، فهو من دعاة جهنم، لأن الناس لا يقتدون في أمر دينهم بغير علمائهم، فاختاروا لأنفسكم إحدى الحالتين أ.

#### ٣٧ -مدح النفس وتزكيتها

قال تعال:﴿وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٨٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله بني إسرائيل لتزكيتهم أنفسهم يدل على أن ترك تزكية النفس مقصود شرعا.

ذكر أفعالهم القبيحة، ثم ذكر مع هذا أنهم يزكون أنفسهم، ويشهدون لها بالنجاة من عذاب الله، والفوز بثوابه، وأنهم لن تمسهم النار إلا أياما معدودة، أي: قليلة تعد بالأصابع، فجمعوا بين الإساءة والأمن للمن .

#### ٣٨-المسارعة في الكفر

قال تعالى:﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ﴾[البقرة/٤١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: النهي عن الإسراع بالكفر يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا. قوله تعالى: ﴿وَلا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ أي: بالرسول والقرآن.وفي قوله: ﴿أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ أبلغ من قوله: ﴿ولا تكفروا به ﴾ لأنهم إذا كانوا أول كافر به، كان فيه مبادرتهم إلى الكفر به، عكس ما ينبغي منهم، وصار عليهم إثمهم وإثم من اقتدى بهم من بعدهم ".

#### ٣٩-نبذ العهود

قال تعالى:﴿ أُو كُلَّمَا عَاهَدُوا عَهْدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ [البقرة/١٠٠]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: فيه التعجيب من كثرة معاهداتهم، وعدم صبرهم على الوفاء بها.ف الحُلهُمَا "تفيد التكرار، فكلما وحد العهد ترتب عليه النقض، ما السبب في ذلك؟ السبب أن أكثرهم لا

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٠٥)

٢ المصدر السابق (١/٧٥)

٣ المصدر السابق (١/٥٠)

يؤمنون، فعدم إيمالهم هو الذي أوجب لهم نقض العهود .وهذا يدل على أن ترك نبذ العهود مقصود شرعا.

# • ٤ –نبذ كتاب الله وراء ظهورهم

قال تعالى:﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾[البقرة/١٠١]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم الله سبحانه بني إسرائيل لنبذهم كتاب الله وإعراضهم عنه بعدما جاءهم الحق يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا وأن الاستمساك بالكتاب مقصود شرعا .

### • نسب الولد لله

قال تعالى:﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلِّ لَهُ قَانتُونَ﴾ [البقرة/١٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذم أهل الكتاب على نسبهم الولد لله يدل على أن ترك نسب الولد إلى الله مقصود شرعا.

{وَقَالُوا} أي: اليهود والنصارى والمشركون، وكل من قال ذلك: {اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا} فنسبوه إلى ما لا يليق بجلاله، وأساءوا كل الإساءة، وظلموا أنفسهم ٣.

#### • النفاق

قال تعالى: {وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا حَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ قَالُوا أَثُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ} [البقرة/٧٦]

طريقة دلالة الآيات على المقصد: ذكر حال منافقي أهل الكتاب فقال: {وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا} فأظهروا لهم الإيمان قولا بألسنتهم، ما ليس في قلوهم، {وَإِذَا خَلا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ} فلم يكن عندهم أحد من غير أهل دينهم، قال بعضهم لبعض: {أَتُحَدِّتُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ} أي: أتظهرون لهم الإيمان وتخبروهم أنكم مثلهم، فيكون ذلك حجة لهم عليكم؟ يقولون: إلهم قد أقروا بأن ما نحن عليه حق، وما هم عليه باطل، فيحتجون عليكم بذلك عند ربكم {أَفَلا تَعْقِلُونَ} كلا وهذا يدل على أن ترك النفاق مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٦٠/١)

٢ انظر: المصدر السابق (٦٠/١)

٣ المصدر السابق (١/٦٤)

ع تيسير الكريم الرحمن (٦/١٥)

# المطلب الأول: **الإيمان**

### الإيمان بالأسماء والصفات

# ١ - الإيمان بإتيان الله للناس جميعا يوم القيامة

قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ وِحْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ حَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ﴾ [البقرة/٨٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله عن نفسه بأنه يأتي بالناس جميعا من أي مكان يكونون فيه ليجمعهم ليوم القيامة يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعاً.

### ٢ - الإيمان بألوهيته سبحانه

قال تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ۗ [البقرة/١٦٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحنه بأنه الإله يدل على أن الإيمان بألوهيته مقصود شرعا.وهو المستحق لأن يؤله ويعبد بجميع أنواع العبادة، ولا يشرك به أحد من خلقه، لأنه ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ .

# ٣-الإيمان بأن الله شاكر عليم

قال تعالى:﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٨٥٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله بأنه شاكر عليم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

الشاكر والشكورالذي يقبل من عباده اليسير من العمل، ويجازيهم عليه، العظيم من الأحرومع أنه شاكر، فهو عليم بمن يستحق الثواب الكامل، بحسب نيته وإيمانه وتقواه، ممن ليس كذلك ".

# ٤ - الإيمان بأن الله واسع عليم

قال تعالى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَ ْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٦١].

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٢/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٧٧/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٧٦/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه عن نفسه أنه واسع عليم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.قوله: ﴿والله واسع الفضل، واسع العطاء، ومع هذا فهو ﴿عليم ﴾ بمن يستحق هذه المضاعفة ومن لا يستحقها، فيضع المضاعفة في موضعها لكمال علمه وحكمته .

# ٥-الإيمان بأن الله يحي ويميت

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة / ٢٥٨].

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف إبراهيم لله سبحانه بأنه الذي يحيي ويميت يدل على أن الإيمان بأن الله هو المحيي المميت مقصود شرعا.

### ٦ – الإيمان بأن الله يقبض ويبسط

قال تعالى:﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَيْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أحبر الله سبحانه أنه يقبض ويبسط وهذا يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.قوله: ﴿والله يقبض ويبسط ﴾ أي: يوسع الرزق على من يشاء ويقبضه عمن يشاء، فالتصرف كله بيديه ومدار الأمور راجع إليه، فالإمساك لا يبسط الرزق، والإنفاق لا يقبضه .

### ٧-الإيمان بأنه لا إله إلا الله

قال تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/٦٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أخبر الله سبحانه بأنه لا إله إلا الله وهذا يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ﴾ [البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه لا إله إلا هو يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.ومعنى ﴿لا إله إلا هو﴾ أي: لا معبود بحق سواه، فهو الإله الحق الذي تتعين أن تكون جميع أنواع العبادة والطاعة والتأله له تعالى ".

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٢/١)

٢ المصدر السابق (١٠٦/١)

٣ المصدر السابق (١١٠/١)

## ٨-الإيمان بأنه لايشفع أحد عنده إلا بإذنه

قال تعالى:﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أخبر سبحانه أنه لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعاً.

# ٩ – الإيمان بأن الله سريع الحساب

قال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ [البقرة/٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله نفسه بأنه سريع الحساب يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

# ١٠ – الإيمان بأن الله سميع عليم

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/١٨١] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه سميع عليم يدل على أن الإيمان بسمعه وعلمه مقصود شرعا. قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ ﴾ يسمع سائر الأصوات، ومنه سماعه لمقالة الموصي ووصيته، فينبغي له أن يراقب من يسمعه ويراه، وأن لا يجور في وصيته، ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بنيته، وعليم بعمل الموصى إليه، فإذا اجتهد الموصي، وعلم الله من نيته ذلك، أثابه ولو أخطأ، وفيه التحذير للموصى إليه من التبديل، فإن الله على ما فعله، فليحذر من الله .

# ١١ – الإيمان بأن الله شديد العقاب

قال تعالى: ﴿ سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ وَمَنْ يُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [البقرة/٢١] وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [البقرة/٢٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: إخبار الله سبحانه بأنه شديد العقاب لمن عصاه يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا".

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١١٠/١)

۲ المصدر السابق (۱/۸۵)

٣ انظر: المصدر السابق (٩٠/١)

## ١٢ – الإيمان بأن الله قريب

قال تعالى:﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُحِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾[البقرة/١٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه قريب من داعيه بالإجابة يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعاً.

# ١٣ - الإيمان بأن الله لا يغفل عما يعمله العباد.

قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ [البقرة/١٤٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله عن نفسه بأنه لا يغفل عما يعمله العباد بل يحفظ عليهم أعمالهم، ويجازيهم عليها ميدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

### ٤ ١ – الإيمان بتوبة الله على عباده

قال تعالى: ﴿فَتَلَقَّى آَدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ [البقرة/٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: توبة الله لآدم ووصفه بالتواب يدل على أن الإيمان بأنه التواب يتوب على عباده ويوفقهم للتوبة مقصود شرعاً.

### ٥ ١ - الإيمان بتوحيد الله

قال تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/١٦٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه بأنه إله واحد يدل على أن الإيمان بوحدانيته مقصودة شرعا.

أخبر تعالى أنه ﴿إِلَهٌ وَاحِدٌ﴾ أي: متوحد منفرد في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فليس له شريك في ذاته، ولا سمى له ولا كفو له، ولا مثل، ولا نظير، ولا خالق، ولا مدبر غيره .

#### ١٦ – الإيمان بحفظ الله

قال تعالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة/٢٥٥]

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٧/١)

٢ المصدر السابق (١/١٧)

٣ انظر: المصدر السابق (١/٥٠)

ع المصدر السابق (٧٧/١)

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** وصف الله سبحانه نفسه بأنه لا يثقله حفظ السماوات والأرض يدل على أن الإيمان بحفظه مقصود شرعا.

### ١٧ - الإيمان بحكمة الله

قال تعالى: ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة/٣٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه بأنه الحكيم يدل على أن الإيمان بحكمته مقصود شرعا.

قوله: ﴿إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾ الحكيم: من له الحكمة التامة التي لا يخرج عنها مخلوق، ولا يشذ عنها مأمور، فما خلق شيئا إلا لحكمة: ولا أمر بشيء إلا لحكمة، والحكمة: وضع الشيء في موضعه اللائق به '.

### ١٨ - الإيمان بحياته وقيوميته

قال تعالى:﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه الحي القيوم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿ الحي القيوم ﴾ الحي من له الحياة الكاملة المستلزمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر والعلم والقدرة، ونحو ذلك، والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف ها رب العالمين .

# ١٩ - الإيمان برأفة الله ورحمته بالناس.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٤٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله عن نفسه بأنهه رؤوف رحيم بالناس يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ اي: شديد الرحمة بهم عظيمها، فمن رأفته ورحمته بهم، أن يتم عليهم نعمته التي ابتدأهم بها، وأن ميَّز عنهم من دخل في الإيمان بلسانه دون قلبه، وأن امتحنهم امتحانا، زاد به إيمانهم، وارتفعت به درجتهم، وأن وجههم إلى أشرف البيوت، وأحلها ".

١ تيسير الكريم الرحمن (٤٨/١)

٢ المصدر السابق (١١٠/١)

٣ المصدر السابق (٧٠/١)

#### ٠ ٢ – الإيمان برحمته عباده

قال تعالى:﴿فَتَلَقَّى آَدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ﴾ [البقرة/٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصفه سبحانه بالرحيم يدل على أن الإيمان برحمته مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة/١٦٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾المتصف بالرحمة العظيمة، التي لا يماثلها رحمة أحد، فقد وسعت كل شيء وعمت كل حي، فبرحمته وجدت المخلوقات، وبرحمته حصلت لها أنواع الكمالات، وبرحمته اندفع عنها كل نقمة، وبرحمته عرّف عباده نفسه بصفاته وآلائه، وبيَّن لهم كل ما يحتاجون إليه من مصالح دينهم ودنياهم، بإرسال الرسل، وإنزال الكتب .

# ٢١ –الإيمان برزق الله لمن يشاء

قال تعالى:﴿زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آَمَنُوا وَالَّذِينَ اتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بغَيْر حِسَابِ﴾ [البقرة/٢١٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إخبار الله سبحانه عن نفسه أنه يرزق من يشاء بغير حساب يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا. لما كانت الأرزاق الدنيوية والأخروية، لا تحصل إلا بتقدير الله، ولن تنال إلا بمشيئة الله، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ فالرزق الدنيوي يحصل للمؤمن والكافر، وأما رزق القلوب من العلم والإيمان، ومحبة الله وخشيته ورجائه، ونحو ذلك، فلا يعطيها إلا من يحب .

### ٢٢ - الإيمان بعظمة الكرسي

قال تعالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴿ [البقرة/٥٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه الكرسي بأنه يسع السماوات والأرض وهذا يدل على أن الإيمان بعظمته مقصود شرعاً.

### ٢٣ - الإيمان بعزة الله وحكمته

قال تعالى:﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لأعْنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾[البقرة/٢٠]

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٧/١)

٢ المصدر السابق (١/٩٥)

٣ انظر: المصدر السابق (١١٠/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف الله سبحانه لنفسه بأنه عزيز حكيم يدل على أن الإيمان بعزته وحمته مقصود شرعا.

قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ﴾ أي: له القوة الكاملة، والقهر لكل شيء، ولكنه مع ذلك ﴿حَكِيمٌ ﴾ لا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته الكاملة وعنايته التامة، فعزته لا تنافي حكمته، فلا يقال: إنه ما شاء فعل، وافق الحكمة أو خالفها، بل يقال: إن أفعاله وكذلك أحكامه، تابعة لحكمته، فلا يخلق شيئا عبثا، بل لا بد له من حكمة، عرفناها، أم لم نعرفها وكذلك لم يشرع لعباده شيئا مجردا عن الحكمة، فلا يأمر إلا بما فيه مصلحة خالصة، أو راجحة، ولا ينهى إلا عما فيه مفسدة خالصة أو راجحة، لتمام حكمته ورحمته .

### ٢٤ – الإيمان بعلم الله

قال تعالى: ﴿قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُّمُونَ ﴾ [البقرة/٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله تعالى نفسه بأنه يعلم غيب السماوات والأرض ويعلم ما نبدي وما نكتم وهذا يدل على أن الإيمان بعلمه مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٥ ٢ ٢].

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه بأنه يعلم كل حير يفعله الإنسان يدل على أن الإيمان بعلمه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ ﴾ من صدقة على هؤلاء وغيرهم، بل ومن جميع أنواع الطاعات والقربات، لأنها تدخل في اسم الخير، ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ فيجازيكم عليه، ويحفظه لكم، كل على حسب نيته وإخلاصه، وكثرة نفقته وقلتها، وشدة الحاجة إليها، وعظم وقعها ونفعها .

وقال تعالى:﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا حَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾[البقرة/٥٥]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: وصف الله سبحانه نفسه بأنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم يدل على أن الإيمان بعلمه مقصود شرعا".

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٩/١)

٢ المصدر السابق (٩٦/١)

٣ المصدر السابق (١١٠/١)

# ٢٥ - الإيمان بعلم الله ما في الأنفس

قال تعالى: ﴿ وَلَا حُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْكُمْ مِيمًا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكُنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكُنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٥] الْكِتَابُ أَحَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ هَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: إخبار الله سبحانه أنه يعلم ما في الأنفس يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

قوله:﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ﴾ أي: فانووا الخير، ولا تنووا الشر، حوفا من عقابه ورجاء لثوابه ٰ .

# ٢٦ -الإيمان بعلوه وعظمته

قال تعالى: ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة/٥٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه العلي العظيم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا. قوله: ﴿وهو العلي﴾ بذاته فوق عرشه، العلي بقهره لجميع المخلوقات، العلي بقدره لكمال صفاته ﴿العظيم﴾ الذي تتضائل عند عظمته حبروت الجبابرة، وتصغر في حانب حلاله أنوف الملوك القاهرة .

# ٢٧ –الإيمان بغنى الله وحلمه

قال تعالى: ﴿قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنيٌّ حَلِيمٌ ۗ [البقرة/٢٦٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه عن نفسه أنه غني حليم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.قوله: ﴿والله غني عن-صدقاتكم-، ومع هذا فهو ﴿حليم على من عصاه لا يعاجله بعقوبة مع قدرته عليه ".

# ٢٨ - الإيمان بقدرة الله على كل شيء

قال تعالى:﴿وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ﴾ [البقرة/١٤٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله عن نفسه بأنه على كل شيء قدير يدل على أن الإيمان بقدرته مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٥/١)

٢ المصدر السابق (١١٠/١)

٣ المصدر السابق (١١٣/١)

### ٢٩ - الإيمان بملك الله

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَعُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة ٥ ٥ ٢]

### طريقة دلالة الآية على المقصد:

وصف الله سبحانه نفسه بأن له مافي السماوات والأرض يدل على أن الإيمان بملكه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ له ما في السماوات وما في الأرض ﴾ أي: هو المالك وما سواه مملوك وهو الخالق الرازق المدبر وغيره مخلوق مرزوق مدبر لا يملك لنفسه ولا لغيره مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض .

وقال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَعْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَلَلَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ [البقرة/٤٨٢].

طريقة دلالة الآية على المقصد:هذا إحبار من الله أنه له ما في السماوات وما في الأرض، الجميع حلقهم ورزقهم ودبرهم لمصالحهم الدينية والدنيوية، فكانوا ملكا له وعبيدا، لا يملكون لأنفسهم ضرا ولا نفعا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا، وهو رجم ومالكهم الذي يتصرف فيهم بحكمته وعدله وإحسانه .وهذا يدل على أن الإيمان بملكه مقصود شرعا.

# ٣٠-الإيمان بمغفرة الله وحلمه

قال تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه نفسه بأنه غفور حليم يدل على أن الإيمان بمغفرته وحلمه مقصود شرعا.

قوله: ﴿والله غفور﴾ لمن تاب إليه، ﴿حليم﴾ بمن عصاه، حيث لم يعاجله بالعقوبة، بل حلم عنه وستر، وصفح مع قدرته عليه، وكونه بين يديه ".

## ٣١–الإيمان بمغفرة الله ورحمته

قال تعالى:﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ۗ [البقرة/٨٨]

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٠/١)

٢ المصدر السابق (١٢٠/١)

٣ المصدر السابق (١٠١/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه بأنه غفور رحيم يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ ﴾ أي: لمن تاب توبة نصوحا ﴿ رَحِيمٌ ﴾ وسعت رحمته كل شيء، وعم حوده وإحسانه كل حي.

وفي هذا دليل على أن من قام بهذه الأعمال المذكورة، حصل له مغفرة الله، إذ الحسنات يذهبن السيئات وحصلت له رحمة الله.

وإذا حصلت له المغفرة، اندفعت عنه عقوبات الدنيا والآخرة، التي هي آثار الذنوب، التي قد غفرت واضمحلت آثارها، وإذا حصلت له الرحمة، حصل على كل خير في الدنيا والآخرة .

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَالِيهِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [البقرة/١٧٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف الله سبحانه نفسه بأنه غفور رحيم يدل على أن الإيمان بمغفرته ورحمته مقصود شرعا.

هذه الإباحة والتوسعة -أي حال الضرورة -، من رحمته تعالى بعباده، فلهذا حتمها بهذين الاسمين الكريمين المناسبين غاية المناسبة فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَلمَا كَانَ الحَل مشروطًا بهذين الشرطين، وكان الإنسان في هذه الحالة، ربما لا يستقصي تمام الاستقصاء في تحقيقها - أحبر تعالى أنه غفور، فيغفر ما أخطأ فيه في هذه الحال، خصوصا وقد غلبته الضرورة، وأذهبت حواسه المشقة .

# ٣٢ - الإيمان بمداية الله من يشاء إلى صراط مستقيم

قال تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ [البقرة / ٢ ٤ ١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه وتعالى لهدايته لمن يشاء يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

ولما كان قوله: ﴿يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ صَطَلَق وَ المَطَلَق يَحمل على المقيد، فإن الهداية والضلال، لهما أسباب أو جبتها حكمة الله وعدله، وقد أخبر في غير موضع من كتابه بأسباب الهداية، التي إذا أتى بما العبد حصل له الهدى كما قال تعالى: ﴿ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ ﴾ ".

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١)

٢ المصدر السابق (١/١٨)

٣ المصدر السابق (٧٠/١)

وقال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة/٢٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه وتعالى لهدايته لمن يشاء يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ عمَّ الخلق تعالى بالدعوة إلى الصراط المستقيم، عدلا منه تعالى، وإقامة حجة على الخلق، لئلا يقولوا: ﴿ ما جاءنا من بشير ولا نذير ﴾ وهدى - بفضله ورحمته، وإعانته ولطفه - من شاء من عباده، فهذا فضله وإحسانه، وذاك عدله وحكمته .

# ٣٣ – الإيمان بولاية الله للمؤمنين

قال تعالى:﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّلُورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُولَقِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [البقرة/٢٥٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه بأنه ولي الذين آمنوا يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿الله ولي الذين آمنوا﴾ هذا يشمل ولايتهم لربهم، بأن تولوه فلا يبغون عنه بدلا ولا يشركون به أحدا، قد اتخذوه حبيبا ووليا، ووالوا أولياءه وعادوا أعداءه، فتولاهم بلطفه ومن عليهم بإحسانه، فأخرجهم من ظلمات الكفر والمعاصي والجهل إلى نور الإيمان والطاعة والعلم، وكان جزاؤهم على هذا أن سلمهم من ظلمات القبر والحشر والقيامة إلى النعيم المقيم والراحة والفسحة والسرور .

#### • الإيمان بالغيب

قال تعالى:﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾[البقرة/٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح المتقين بالإيمان بالغيب الذي يميز به المسلم من الكافر، لأنه تصديق مجرد لله ورسله، يدل على أنه مقصود شرعاً.

الإيمان بالله وباليوم الآخر وبالملائكة وبالنبيين وبالكتاب

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٥/١)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١١١/١)

٣ انظر: المصدر السابق (١/٠٤)

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَسَاعِينَ وَالْمَسَاعِينَ وَالْمَسَاعِينَ وَالْمَسَاعِينَ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف المؤمنين بالله واليوم الآخروالملائكة والكتاب والنبيين بالبر والصدق والتقوى يدل على أن الإيمان بذلك مقصود شرعاً.

وقال تعالى:﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾ [البقرة/٢٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين معه، وانقيادهم وطاعتهم وسؤالهم مع ذلك المغفرة أ، وهذا يدل على أن الإيمان بما أنزل الله والإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله مقصود شرعا.

# • الإيمان بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ﴾ [البقرة/٤] طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح المتقين بالإيمان بما أنزل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله يدل على أنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزلَ إِلَيْكَ ﴾ وهو القرآن والسنة، فالمتقون يؤمنون بجميع ما جاء به الرسول، ولا يفرقون بين بعض ما أنزل إليه. وقوله: ﴿وَمَا أُنزلَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ يشمل الإيمان بالكتب السابقة، ويتضمن الإيمان بالكتب الإيمان بالرسل وبما اشتملت عليه، خصوصا التوراة والإنجيل والزبور، وهذه خاصية المؤمنين يؤمنون بجميع الكتب السماوية وبجميع الرسل فلا يفرقون بين أحد منهم ..

وقال تعالى:﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ﴾ [البقرة/13]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإيمان بما أنزل الله والنهي عن الكفر به يدل على أن الإيمان بما أنزل الله مقصود شرعا.

١ انظر:تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١)

٢ المصدر السابق (١٢٠/١)

٣ المصدر السابق (١/٤٠)

أمرهم بالأمر الخاص، الذي لا يتم إيماهم، ولا يصح إلا به فقال: ﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنزِلْتُ ﴾ وهو القرآن شُمُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ ﴾ أي: موافقا له لا مخالفا ولا مناقضا، فإذا كان موافقا لما معكم من الكتب، غير مخالف لها؛ فلا مانع لكم من الإيمان به، لأنه جاء بما جاءت به المرسلون، فأنتم أولى من آمن به وصدق به، لكونكم أهل الكتب والعلم .

وقال تعالى: ﴿ قُولُوا آَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالنَّاسِبَاطِ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بالإيمان بما أنزل على الرسول صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله يدل على أنه مقصود شرعا.

### الإيمان باليوم الآخر

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة /٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: الموقن بالآخرة هو الذي كمل علمه بما فعمل بما يقتضيها فدل ذلك على أن العلم بما مقصود شرعا.

وقوله: ﴿وبالآخرة هم يوقنون﴾ إنما خص هذا الوصف بالذكر عند الثناء عليهم من بين بقية أوصافهم لأنه مِلاًك التقوى والخشية التي جعلوا موصوفين بها لأن هذه الأوصاف كلها جارية على ما أجمله الوصف بالمتقين فإن اليقين بدار الثواب والعقاب هو الذي يوجب الحذر والفكرة فيما ينجي النفس من العقاب وينعمها بالثواب وذلك الذي ساقهم إلى الإيمان بالنبي صلى الله عليه وسلم (٢).

وقال تعالى:﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاحِعُونَ﴾[البقرة/٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح الخاشعين بإيماهم باليوم الآخر يدل على أنه مقصود شرعا.

فلهذا لما أيقنوا بالمعاد والجزاء سَهُل عليهم فعلُ الطاعات وترك المنكرات(٣).

وقال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّائِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ﴾[البقرة/٦٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح الله من آمن باليوم الآخر بأن لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فدل على أن الإيمان باليوم الآخر مقصود شرعا (١).

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٠٥)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٢٣٩/١)

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (١/٤٥٢)

وقال تعالى:﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٨١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: هذه الآية من آخر ما نزل من القرآن، وجعلت حاتمة لهذه الأحكام والأوامر والنواهي، لأن فيها الوعد على الخير، والوعيد على فعل الشر، وأن من علم أنه راجع إلى الله فمجازيه على الصغير والكبير والجلي والخفي، وأن الله لا يظلمه مثقال ذرة، أوجب له الرغبة والرهبة، وبدون حصول العلم في ذلك في القلب لا سبيل إلى ذلك أ. وهذا يدل على أن الأمان باليوم الآخر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾[البقرة/٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: هذا استفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار، أي: كيف يحصل منكم الكفر بالله؛ الذي خلقكم من العدم؛ وأنعم عليكم بأصناف النعم؛ ثم يميتكم عند استكمال آجالكم؛ ويجازيكم في القبور؛ ثم يحييكم بعد البعث والنشور؛ ثم إليه ترجعون؛ فيجازيكم الجزاء الأوفى ميدل على أن الإيمان باليوم الآحر مقصود شرعا.

### الإيمان والعمل الصالح

قال تعالى:﴿ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة/٢٥]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** البشارة لمن جمع بين الإيمان والعمل الصالح بالجنات يدل على أنهما مقصودان شرعا.

وقال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾[البقرة/٦٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الوعد بالجزاء الحسن على الإيمان بالله واليوم الآخر وعمل الصالحات يدل على ألهما أمران مقصودان شرعا.

وقال تعالى:﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [البقرة/٨٢]

<sup>(</sup>١)انظر: تيسير الكريم الرحمن (١/٥٥)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١١٦/١)

<sup>(</sup>٣)المصدر السابق (١/٤٨)

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الجزاء بالجنة على الإيمان والعمل الصالح يدل على ألهما مقصودان شرعا.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بالله وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ولا تكون الأعمال صالحة إلا بشرطين: أن تكون خالصة لوجه الله، متبعا بها سنة رسوله. فحاصل هاتين الآيتين، أن أهل النجاة والفوز، هم أهل الإيمان والعمل الصالح، والهالكون أهل النار المشركون بالله، الكافرون به (١).

وقال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾[البقرة/٢٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الوعد بالجزاء الحسن على الإيمان بالله واليوم الآخر وعمل الصالح يدل على أنهما أمران مقصودان شرعاً.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن(١/٧٥)

### المطلب الثاني:بيان القبلة

#### • الابتلاء والامتحان

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا عَلَيْ كَنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة / ١٤٣] عَلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّه بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة / ١٤٣] طريقة دلالة الآية على المقصد: أي: شرعنا تلك القبلة لنعلم ونمتحن ﴿مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ ﴾ ويؤمن به، فيتبعه على كل حال، لأنه عبد مأمور مدبر، ولأنه قد أخبرت الكتب المتقدمة، أنه يستقبل الكعبة، فالمنصف الذي مقصوده الحق، مما يزيده ذلك إيمانا، وطاعة للرسول. وأما من انقلب على عقبيه، فأعرض عن الحق، واتبع هواه، فإنه يزداد كفرا إلى كفره، وحيرة إلى حيرته، ويدلي بالحجة الباطلة، المبنية على شبهة لا حقيقة لها .

#### • إتمام النعمة

قال تعالى: ﴿وَمِنْ حَيْثُ حَرَحْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَحْشَوْهُمْ وَاحْشُوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَحْشُوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَشُونِي وَاللَّهِمَ وَاحْشُونِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَشُونِي وَاللَّهِمَ وَاحْشُونِي وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَشُونِي وَاللَّهِمَ وَاحْشُونِي وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ [البقرة/١٥٠].

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل بـــ"اللام" يدل على أن إتمام النعمة وإكمال الشريعة من جميع وجوهها على أمة الإسلام مقصودة شرعاً.

## • إرضاء الرسول صلى الله عليه وسلم بتغيير القبلة

قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ [البقرة/٤٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** الأمر باستقبال الكعبة بعد بيان رغبة الرسول صلى الله عليه وسلم في ذلك يدل على أن إرضاء الرسول صلى الله عليه وسلم مقصود شرعاً.

١ تيسير الكريم الرحمن (٧٠/١)

٢ انظر: تفسير القرآن العظيم (٢/٤٦٤)

٣ انظر: تيسير الكريم الرحمن (٧١/١)

#### • استقبال القبلة في السفر

قال تعالى: ﴿وَمِنْ حَيْثُ خَرَحْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ، ومن حيث حرحت فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره لئلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم واحشون ولأتم نعمتي عليكم ولعلكم تحتدون [البقرة/١٤٩-٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر باستقبال الكعبة من حيث يخرج المسلم يدل على أن استقبال القبلة للصلاة في السفر مقصود شرعا.

عَطْف حكم على حكم من حنسه للإعلام بأن استقبال الكعبة في الصلاة المفروضة لا تَهاوُن في القيام به ولو في حالة العذر كالسفر، فالمراد من ﴿حَيث خرجتَ ﴿ من كل مكان خرجتَ مسافراً لأن السفر مظنة المشقة في الاهتداء لجهة الكعبة فريما يتوهم متوهم سقوط الاستقبال عنه، وقوله: ﴿ وما الله بغافل عما تعملون ﴾ زيادة تحذير من التساهل في أمر القبلة.

وقوله: ﴿وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره ، عطف على قوله: ﴿ومن حيث حرجت ، الآية. والمقصد التعميم في هذا الحكم في السفر للمسلمين لئلا يتوهم تخصيصه بالنبي صلى الله عليه وسلم (١).

### • امتثال طاعة الله والتقرب إليه

قال تعالى:﴿وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ﴾ [البقرة/١٤٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: كل أهل دين وملة، له وجهة يتوجه إليها في عبادته، وليس الشأن في استقبال القبلة، فإنه من الشرائع التي تتغير بها الأزمنة والأحوال، ويدخلها النسخ والنقل، من جهة إلى جهة، ولكن الشأن كل الشأن، في امتثال طاعة الله، والتقرب إليه، وطلب الزلفي عنده، فهذا هو عنوان السعادة ومنشور الولاية .

### • استقبال القبلة في الصلاة

قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ [البقرة/٤٤]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/٥٤)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٧٢/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالتوجه للمسجد الحرام يدل على أن استقبال القبلة في الصلاة مقصود شرعا.

في هذه الآية اشتراط استقبال الكعبة، للصلوات كلها، فرضها، ونفلها، وأنه إن أمكن استقبال عينها، وإلا فيكفى شطرها وجهتها .

### • التوجه للمسجد الحرام

قال تعالى: ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِل عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة / ٤٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أمر الرسول صلى الله عليه وسلم وأمته بالتوجه للمسجد الحرام بشكل عام يدل على أنه مقصود شرعا.

فقال: ﴿ وَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ والوجه: ما أقبل من بدن الإنسان، ﴿ وَحَيْثُمَا كُنْتُمْ ﴾ أي: من بر وبحر، وشرق وغرب، جنوب وشمال. ﴿ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ أي: جهته .

يقول ابن عاشور: "وهذه الآيات دليل على وجوب هذا الاستقبال وهو حكمة عظيمة، ذلك أن المقصود من الصلاة العبادة والخضوع لله تعالى وبمقدار استحضار المعبود يقوى الخضوع له فتترتب عليه آثاره الطيبة في إخلاص العبد لربه وإقباله على عبادته وذلك ملاك الامتثال والاجتناب. ولما تنزه الله تعالى عن أن يحيط به الحس تعين لمحاول استحضار عظمته أن يجعل له مذكراً به من شيء له انتساب خاص إليه، فوسيلة استحضار ذاته هي استحضار ما فيه مزيد دلالة عليه تعالى. لا جرم أن أولى المخلوقات بأن يجعل وسيلة لاستحضار الخالق في نفس عبده هي المخلوقات التي كان وجودها لأجل الدلالة على توحيد الله وتنزيهه ووصفه بصفات الكمال مع تجردها عن كل ما يوهم أنها المقصودة بالعبادة وتلك هي المساجد التي بناها إبراهيم عليه السلام وجردها من أن يضع فيها شيئاً يوهم أنه المقصود بالعبادة، و لم يسمها باسم غير الله تعالى فبني الكعبة أول بيت، وبني مسجداً في مكان المسجد الأقصى" ".

### • مخالفة أهل الكتاب في القبلة

قال تعالى:﴿وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بَتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا حَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [البقرة/٥٤]

١) تيسير الكريم الرحمن (١/١٧)

٢) المصدر السابق (١/١٧)

٣ التحرير والتنوير (٣١/٢)،٣٥)

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم لقبلة أهل الكتاب يدل على أن مخالفتهم مقصودة شرعاً.

### • قطع احتجاج أهل الكتاب والمشركين

قال تعالى:﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلِّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعْشَوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ [البقرة/٥٠٠].

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل تغيير القبلة بقوله: ﴿ لِئلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ يدل على أن قطع احتجاج أهل الكتاب والمشركين مقصود شرعا.

وكذلك التعليل بقوله: ﴿وَلاَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ ﴾ يدل على أن تمام النعمة على المسلمين مقصود شرعا. وقوله: ﴿ولعلكم تمتدون ﴾ يدل على أن الهداية إلى الكعبة مقصودة شرعا.

قال تعالى: ﴿لِنَالا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ أي: شرعنا لكم استقبال الكعبة المشرفة، لينقطع عنكم احتجاج الناس من أهل الكتاب والمشركين، فإنه لو بقي مستقبلا بيت المقدس، لتوجهت عليه الحجة، فإن أهل الكتاب، يجدون في كتابهم أن قبلته المستقرة، هي الكعبة البيت الحرام، والمشركون يرون أن من مفاخرهم، هذا البيت العظيم، وأنه من ملة إبراهيم، وأنه إذا لم يستقبله محمد صلى الله عليه وسلم، توجهت نحوه حججهم، وقالوا: كيف يدعي أنه على ملة إبراهيم، وهو من ذريته، وقد ترك استقبال قبلته؟ ﴿إلا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ أي: من احتج منهم بحجة، هو ظالم فيها، وليس لها مستند إلا اتباع الهوى والظلم، فهذا لا سبيل إلى إقناعه والاحتجاج عليه أ.

#### • الهداية

قال تعالى:﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَحْشَوْهُمْ وَاحْشُوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعْشُوْنِي وَلِأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعْشُونِي (البقرة/٥٠).

طريقة دلالة الآية على المقصد:التعليل لتغيير القبلة إلى الكعبة بـــ"اللام"، يدل على أن الهداية مقصودة شرعا. ﴿وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ أي: إلى ما ضَلّت عنه الأمم هديناكم إليه، وخصصناكم به، ولهذا كانت هذه الأمة أشرف الأمم وأفضلها".

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (٧٢/١)

٢ المصدر السابق (٧٣/١)

٣ تفسير القرآن العظيم (٢٤/١)

#### المطلب الثالث: الصلاة

#### • إقامة الصلاة

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة / ٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف المتقين بإقامة الصلاة يدل على أن إقامتها مقصودة شرعا.

قوله: ﴿وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ﴾ لم يقل: يفعلون الصلاة، أو يأتون بالصلاة، لأنه لا يكفي فيها مجرد الإتيان بصورتها الظاهرة. فإقامة الصلاة، إقامتها ظاهرا، بإتمام أركانها، وواجباتها، وشروطها. وإقامتها باطنا بإقامة روحها، وهو حضور القلب فيها، وتدبر ما يقوله ويفعله منها، فهذه الصلاة هي التي يترتب عليها الثواب. فلا ثواب للإنسان من صلاته، إلا ما عقل منها، ويدخل في الصلاة فرائضها ونوافلها .

قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾[البقرة/٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإقامة الصلاة يدل على أن إقامتها مقصود شرعا.

#### • الاستعانة بالصلاة

قال تعالى: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ [البقرة/٥٤] وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة/٢٥] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالاستعانة بالصلاة يدل على أن الاستعانة بما مقصود شرعا.

أمر تعالى بالاستعانة بالصلاة لأن الصلاة هي عماد الدين، ونور المؤمنين، وهي الصلة بين العبد وبين ربه، فإذا كانت صلاة العبد صلاة كاملة، مجتمعا فيها ما يلزم فيها، وما يسن، وحصل فيها حضور القلب، الذي هو لبها فصار العبد إذا دخل فيها، استشعر دخوله على ربه، ووقوفه بين يديه، موقف العبد المتأدب، مستحضرا لكل ما يقوله وما يفعله، مستغرقا بمناحاة ربه ودعائه لا حرم أن هذه الصلاة، من أكبر المعونة على جميع الأمور فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولأن هذا الحضور الذي يكون في الصلاة، يوجب للعبد في قلبه، وصفا، وداعيا يدعوه إلى امتثال أوامر ربه، واحتناب نواهيه، هذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين بما على كل شيء ألله .

# • التيسير بتغيير الهيئة في الصلاة

قال تعالى:﴿فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُون﴾[البقرة/٢٣٩]

١ تيسير الكريم الرحمن (١/٠٤)

۲ المصدر السابق (۱/۷۶)

طريقة دلالة الآية على المقصد: تغيير هيئة الصلاة والقبلة في الخوف يدل على أن التيسير مقصود شرعا. إن خفتم بصلاتكم على تلك الصفة فصلوها ﴿رجالا ﴾أي على أقدامكم ﴿أو ركبانا ﴾ على الخيل والإبل وغيرها، ويلزم من ذلك أن يكونوا مستقبلي القبلة وغير مستقبليها (١).

### ● الخشوع

قال تعالى:﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ (٤٥) الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (٤٦)﴾ [البقرة/٤٥–٤٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إثبات سهولة الصلاة وحفتها على الخاشعين يدل على أن الخشوع مقصود شرعا ؟لأن الخشوع، وحشية الله، ورجاء ما عنده يوجب له فعلها، منشرحا صدره لترقبه للثواب، وخشيته من العقاب، بخلاف من لم يكن كذلك، فإنه لا داعي له يدعوه إليها، وإذا فعلها صارت من أثقل الأشياء عليه .

#### • المحافظة على صلاة الجماعة

قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ [البقرة/٣]

## طريقة دلالة الآية على المقصد:

الأمر بالركوع مع الراكعين يدل على أنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ أي: صلوا مع المصلين ".

#### • المحافظة على الصلوات والصلاة الوسطى

قال تعالى:﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة/٢٣٨]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الأمر بالمحافظة على الصلوات وأداؤها بوقتها وشروطها وأركاها وخشوعها وجميع ما لها من واحب ومستحب يدل على أن ذلك مقصود شرعا (٤).

## • المحافظة على وقت الصلاة

قال تعالى: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٣٩]

١ تيسير الكريم الرحمن ص ١٠٦

٢ المصدر السابق (١/١٥)

٣ المصدر السابق (١/٥٠)

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (١٠٦/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: التأكيد على المحافظة على وقتها ولو مع الإخلال بكثير من الأركان والشروط وأنه لا يجوز تأخيرها ولو في هذه الحالة الشديدة فصلاتها على تلك الصورة أحسن وأفضل بل أوجب من صلاتها مطمئنا خارج الوقت. (١)فدل ذلك على أنها مقصودة شرعا.

## المطلب الرابع: الإنفاق

قال تعالى:﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴿ [البقرة/٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح المتقين بأنهم ينفقون من رزق الله لهم يدل على أن النفقة أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾[البقرة/٢٥٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإنفاق يدل على أنه مقصود شرعا.

يأمر تعالى عباده بالإنفاق مما رزقهم في سبيل الخير، ليدخروا ثواب ذلك عند ربهم ومليكهم،وليبادروا إلى ذلك في هذه الحياة الدنيا ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمُ ﴾ يعني: يوم القيامة (٢).

وقال تعالى:﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِئَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾ [البقرة/٢٦١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب المضاعفة في الأجر والثواب على النفقة في سبيل الله يدل على ألها مقصودة شرعا.

قوله: ﴿والله يضاعف﴾ هذه المضاعفة ﴿لمن يشاء﴾ أي: بحسب حال المنفق وإخلاصه وصدقه وبحسب حال النفقة وحلها ونفعها ووقوعها موقعها، ويحتمل أن يكون ﴿والله يضاعف﴾أكثر من هذه المضاعفة ﴿لمن يشاء﴾ فيعطيهم أجرهم بغير حساب. (٣) وللإخلاص وقصد الامتثال ومحبة الخير للناس والإيثار على النفس وغير ذلك مما يحف بالصدقة والإنفاق، تأثير في تضعيف الأجر (٤).

وقال تعالى:﴿ وَمَا أَنْفَقُتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ ﴾ [البقرة/٢٧٠]

<sup>(</sup>١)تيسير الكريم الرحمن ص١٠٦

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (١/٦٧١).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (١١٢/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢/٣).

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب علم الله الذي يستلزم الجزاء الحسن يدل على أن النفقة مقصودة شرعا.

يخبر تعالى بأنه عالم بجميع ما يفعله العاملون من الخيرات من النفقات والمنذورات وتَضَمَن ذلك مجازاته على ذلك أوفر الجزاء للعاملين لذلك ابتغاء وجهه ورجاء موعوده (١).

وقال تعالى:﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَحْهِ اللَّهِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٧٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الحث على النفقة وأن فائدتما تعود للمنفق في الدنيا والآحرة يدل على أن الإنفاق مقصود شرعا.

قال: ﴿وما تنفقوا من حير﴾ أي: قليل أو كثير على أي شخص كان من مسلم وكافر ﴿فلأنفسكم﴾ أي: نفعه راجع إليكم﴿وما تنفقوا من حير يوف إليكم﴾ يوم القيامة تستوفون أجوركم ﴿وأنتم لا تظلمون﴾ أي: تنقصون من أعمالكم شيئا ولا مثقال ذرة، كما لا يزاد في سيئاتكم(٢).

وقال تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَيْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾[البقرة/٥٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: وصف الله سبحانه النفقة في سبيل الله بالقرض الحسن ووعد عليه بالمضاعفة وهذا يدل على أن النفقة في سبيل الله مقصودة شرعاً.

#### • إخفاء الصدقة

قال تعالى:﴿ إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمَّا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّئَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبيرٌ ﴾ [البقرة/٢٧١]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: وصف إبداء الصدقات بأنها ﴿نعما هي﴾ واعتبار إخفاءها خير من إبدائها يدل على أن إخفائها وهو أخير مقصود شرعا.

ففي هذا أن صدقة السر على الفقير أفضل من صدقة العلانية، وأما إذا لم تؤت الصدقات الفقراء فمفهوم الآية أن السر ليس خيرا من العلانية، فيرجع في ذلك إلى المصلحة، فإن كان في إظهارها إظهار شعائر الدين وحصول الاقتداء ونحوه، فهو أفضل من الإسرار .

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/١٧).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق (١٠٦/١)

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١١٦/١)

#### • الإخلاص في الإنفاق

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُبْعِنُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ (٢٦٢) قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ عَنِيٌّ حَلِيمٌ (٢٦٣)﴾ [البقرة/٢٦٣-٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الأجر ونفي الخوف والحزن عن الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا مناً ولا أذى يدل على أن الإحلاص في النفقة مقصود شرعا.

# • الإنفاق ابتغاء مرضات الله دون تردد

قال تعالى: ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تشبيه مضاعفة النفقة ابتغاء مرضات الله دون تردد بالجنة المرتفعة حين يصيبها المطر فتؤتي أكلها ضعفين وهذا يدل على أن ابتغاء رضوان الله وترك التردد في الإنفاق مقصودان شرعا.

هذا مثل المنفقين أموالهم على وجه تزكو عليه نفقاقهم وتقبل به صدقاقهم فقال تعالى: ﴿ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله ﴾ أي: قصدهم بذلك رضى ربهم والفوز بقربه ﴿وتثبيتا من أنفسهم أي: صدر الإنفاق على وجه منشرحة له النفس سخية به، لا على وجه التردد وضعف النفس في إخراجها وذلك أن النفقة يعرض لها آفتان إما أن يقصد الإنسان بها محمدة الناس ومدحهم وهو الرياء، أو يخرجها على خور وضعف عزيمة وتردد، فهؤلاء سلموا من هاتين الآفتين فأنفقوا ابتغاء مرضات الله لا لغير ذلك من المقاصد، وتثبيتا من أنفسهم أ.

#### • الإنفاق بالليل والنهار سرا وعلانية

قال تعالى:﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرَّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾[البقرة/٢٧٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** ترتيب الجزاء بعدم الخوف والحزن على الإنفاق في جميع الأوقات من ليل أو نهار، سرا وجهارا يدل على أنه مقصود شرعا (٢).

٢ انظر: تفسير القرآن العظيم (٧٠٧/١)

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١١٤/١)

## • الإنفاق في الحج

قال تعالى: ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِئتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ أَمِئتُمْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِلَى الْحَجِّ وَسَنَعَةٍ وَسَنَعَةٍ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ سَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَ

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذبح الهدي حال الإحصار وحال التمتع بالعمرة وكذلك الفدية بالنسك لمن كان به أذى واحتاج الحلق يدل على أن الإنفاق في الحج مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالتزود للحج يدل على أن الإنفاق في الحج مقصود شرعا.

#### • إنفاق العفو

قال تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ﴾[البقرة/٢١٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإنفاق العفو أي المتيسر الذي لا يحتاجونه يدل على أنه مقصود شرعا.

وهذا سؤال عن مقدار ما ينفقونه من أموالهم، فيسر الله لهم الأمر، وأمرهم أن ينفقوا العفو، وهو المتيسر من أموالهم، الذي لا تتعلق به حاجتهم وضرورتهم، وهذا يرجع إلى كل أحد بحسبه، من غني وفقير ومتوسط، كل له قدرة على إنفاق ما عفا من ماله، ولو شق تمرة (۱).

فالمعنى أن المرء ليس مطالباً بارتكاب المآثم لينفق على المحاويج، وإنما ينفق عليهم مما استفضله من ماله وهذا أمر بإنفاق لا يشق عليهم وهذا أفضل الإنفاق، لأن مقصد الشريعة من الإنفاق إقامة مصالح ضعفاء المسلمين ولا يحصل منه مقدار له بال إلا بتعميمه ودوامه؛ لتستمر منه مقادير متماثلة في سائر الأوقات، وإنما يحصل التعميم والدوام بالإنفاق من الفاضل عن حاجات المنفقين فحينئذ لا يشق عليهم فلا يتركه واحد منهم ولا يخلون به في وقت من أوقاقهم، وهذه حكمة بالغة وأصل اقتصادي عمراني (٢)

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٩٨/١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١/٢٥).

# ● الإنفاق على الأقارب والأيتام والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فَي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ فَي الْبَأْسَاءِ وَالصَّابِرِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة /١٧٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** جعل من البر الإنفاق على الأقارب والأيتام والمساكين وابن السبيل والسائلين يدل على أنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَيِ القربي ﴾ ذكر المنفق عليهم، وهم أولى الناس ببرك وإحسانك. من الأقارب الذين تتوجع لمصابحم، وتفرح بسرورهم، الذين يتناصرون ويتعاقلون، فمن أحسن البر وأوفقه، تعاهد الأقارب بالإحسان المالي والقولي، على حسب قربهم وحاجتهم.

﴿ واليتامي ﴾ ليصيروا كمن لم يفقد والديه، ولأن الجزاء من حنس العمل فمن رحم يتيم غيره، رُحِمَ يتيمه.

﴿وَالْمَسَاكِينِ﴾ وهم الذين أسكنتهم الحاجة، وأذلهم الفقر..

﴿ وَابْنَ السَّبِيلِ ﴾ لكونه مظنة الحاجة وكثرة المصارف..

﴿ وَالسَّائِلِينَ ﴾ أي: الذين تعرض لهم حاجة من الحوائج توجب السؤال.

﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ فيدخل فيه العتق والإعانة عليه، وفداء الأسرى عند الكفار أو عند الظلمة (١٠).

وقال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٥١٥]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الحث على النفقة على الوالدين والأقربين واليتامى والمساكين وابن السبيل يدل على أن النفقة عليهم أمر مقصود شرعا.

يسألونك عن النفقة، وهذا يعم السؤال عن المنفق والمنفق عليه، فأجابهم عنهما فقال: ﴿قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَير ﴾أي: مال قليل أو كثير، فأولى الناس به وأحقهم بالتقديم، أعظمهم حقا عليك، وهم الوالدان ثم الأقربون واليتامي والمساكين وابن السبيل(٢).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١).

<sup>(</sup>٢)المصدر السابق (٩٦/١).

## • الإنفاق على الزوجة

قال تعالى:﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا﴾[البقرة/٢٣٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:أمر الزوج بالنفقة على زوجته على قدر وسعه يدل على أن الإنفاق على الزوجة مقصود شرعا.

# • الإنفاق على الفقراء الذين حبسوا أنفسهم لطاعة الله

قال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لَا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٧٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الحث على الإنفاق على الفقراء الذين حبسوا أنفسهم لطاعة الله يدل على أن الاهتمام بأصحاب الحاحات مقصود شرعا (١).

# • الإنفاق على قدر الوسع

قال تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة/٢٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالمتعة على قدر وسع الزوج إن كان موسرا أو معسرا يدل على الإنفاق على قدر الوسع مقصود شرعا.

# • الإنفاق للجهاد في سبيل الله

قال تعالى:﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾[البقرة/٥٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإنفاق في سبيل الله يدل على أنه مقصود شرعا ، لأن "ترك فعل ذلك هلاك ودمار إن لزمه واعتاده" (٢).

## • الإنفاق من طيب الكسب وعدم تيمم الخبيث منه

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الأرْضِ وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ [البقرة/٢٦٧]

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)، تفسير القرآن العظيم (٧٠٤/١).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (١/٩٢٥).

طريقة دلالة الآية على المقصد: يأمر تعالى عباده المؤمنين بالنفقة من طيبات ما يسر لهم من المكاسب، ومما أخرج لهم من الأرض فكما منَّ عليكم بتسهيل تحصيله فأنفقوا منه شكرا لله وأداء لبعض حقوق إخوانكم عليكم، وتطهيرا لأموالكم، واقصدوا في تلك النفقة الطيب الذي تحبونه لأنفسكم، ولا تيمموا الرديء الذي لا ترغبونه ولا تأخذونه إلا على وجه الإغماض والمسامحة أ.هذا يدل على أن إخراج الطيب دون الخبيث مقصود شرعا.

#### • إيتاء الزكاة

قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾ [البقرة/٣٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإيتاء الزكاة يدل على أن إيتاءها أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْكُمْ وَأَنْتُمْ مُعْرضُونَ ﴾ [البقرة/٨٣]

#### طريقة دلالة الآية على المقصد:

الأمر بإيتاء الزكاة وأحذ الميثاق عليها يدل على أن إيتائها أمر مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾[البقرة/١١٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يَحُثُّ تعالى على الاشتغال بما ينفعهم وتَعُودُ عليهم عاقبتُه يوم القيامة، من إقام الصلاة وإيتاء الزكاة. وهذا يدل على أن إيتاء الزكاة أمر مقصود شرعا. (٢)

#### • إيتاء المال على حبه

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِيَ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمَلَائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ [البقرة/١٧٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل البر في إيتاء المال على حبه يدل على أنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿ وَآتَى الْمَالَ عَلَى خُبِّهِ أَي: حب المال، بيَّن به أن المال محبوب للنفوس، فلا يكاد يخرجه العبد.، فمن أخرجه مع حبه له تقربا إلى الله تعالى، كان هذا برهانا لإيمانه، ومن إيتاء المال على حبه، أن

٢ تفسير القرآن العظيم (٣٨٣/١)

ا تيسير الكريم الرحمن (١/٥/١)

يتصدق وهو صحيح شحيح، يأمل الغنى، ويخشى الفقر، وكذلك إذا كانت الصدقة عن قلة، كانت أفضل، لأنه في هذه الحال، يحب إمساكه، لما يتوهمه من العدم والفقر.، وكذلك إحراج النفيس من المال، وما يحبه من ماله كما قال تعالى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ [آل عمران/٩٦] فكل هؤلاء ممن آتى المال على حبه أ.

#### • الثبات

قال تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابلُ فَطَلَّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح المنفقين لتثبيت أنفسهم يدل على أن الثبات أمر مقصود شرعا.

أي أنهم يمنعون أنفسهم من التردد في الإنفاق في وجوه البر ولا يتْركون مجالاً لخواطر الشحّ، وهذا من قولهم ثبت قدمه أي لم يتردد ولم ينكص، فإنّ إراضة النفس على فعل ما يشُق عليها لها أثر في رسوخ الأعمال حتى تعتاد الفضائل وتصير لها ديدناً.وإنفاق المال من أعظم ما ترسخ به الطاعة في النفس لأنّ المال ليس أمراً هيناً على النفس ".

#### • حفظ الإنفاق من المفسدات

قال تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة / ٢٦٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تشبيه من له جنة يعتمد عليها في الإنفاق على عياله ثم أصابه الكبر فاحترقت بمن "عمل عملا لوجه الله فإن أعماله بمنزلة البذر للزروع والثمار، ولا يزال كذلك حتى يحصل له من عمله جنة موصوفة بغاية الحسن والبهاء، وتلك المفسدات التي تفسد الأعمال بمنزلة الإعصار الذي فيه نار، والعبد أحوج ما يكون لعمله إذا مات وكان بحالة لا يقدر معها على العمل، فيجد عمله الذي يؤمل نفعه هباء منثورا، ووجد الله عنده فوفاه حسابه ". وهذا يدل على أن ترك مفسدات الإخلاص من الرياء والعجب وترك ما يفسد النفقة من المن والأذى مقصودان شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٣/١)

۲ التحرير والتنوير (۱/۳)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١١٤/١)

#### • رفع الحرج

قال تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة /٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: في الإتيان بِمنْ التي هي للتبعيض إيماء إلى كون الإنفاق المطلوب شرعاً هو إنفاق بعض المال لأن الشريعة لم تكلف الناس حرجاً، وهذا البعض يقل ويتوفر بحسب أحوال المنفقين. فالواجب منه ما قَدرت الشريعة نُصبه ومقاديره من الزكاة وإنفاق الأزواج والأبناء والعبيد، وما زاد على الواجب لا ينضبط تحديده وما زاد فهو خير، ولم يشرع الإسلام وجوب تسليم المسلم ما ارتزقه واكتسبه إلى يد غيره (۱). وهذا يدل على أن رفع الحرج مقصود شرعا.

#### • معرفة وعد الشيطان بالفقر

قال تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلا وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إياكم أن تتبعوا عدوكم الشيطان الذي يأمركم بالإمساك، ويخوفكم بالفقر والحاجة إذا أنفقتم، وليس هذا نصحا لكم، بل هذا غاية الغش، بل أطيعوا ربكم الذي يأمركم بالنفقة على وجه يسهل عليكم ولا يضركم، ومع هذا فهو ﴿يعدكم مغفرة ﴾ لذنوبكم وتطهيرا لعيوبكم {وفضلا} وإحسانا إليكم في الدنيا والآخرة، من الخلف العاجل، وانشراح الصدر ونعيم القلب والروح والقبر، وحصول ثوابها وتوفيتها يوم القيامة لله

# • النهي عن إتباع النفقة بالمن والأذى

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى لَهُمْ أَحْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ (٢٦٢) قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ عَنَيٌّ حَلِيمٌ (٢٦٣﴾ [البقرة/٢٦٣-٢٦٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** ترتيب الأجر وعدم الخوف والحزن على الإنفاق دون من أو أذى يدل على أنه مقصود شرعا.

أي: الذين ينفقون أموالهم في طاعة الله وسبيله، ولا يتبعونها بما ينقصها ويفسدها من المن بها على المنفق عليه بالقلب أو باللسان، بأن يعدد عليه إحسانه ويطلب منه مقابلته، ولا أذية له قولية أو فعلية، فهؤلاء

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور(٢٣٦/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١/٥/١)

لهم أجرهم اللائق بهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فحصل لهم الخير واندفع عنهم الشر لأنهم عملوا عملا خالصا لله سالما من المفسدات'.

وإنما كان المنّ بالصدقة مفسدا لها محرما، لأن المنّة لله تعالى وحده، والإحسان كله لله، فالعبد لا يمنّ بنعمة الله وإحسانه وفضله وهو ليس منه، وأيضا فإن المانّ مستعبدٌ لمن يمنّ عليه، والذّل والاستعباد لا ينبغي إلا لله، والله غيي بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفتقرة إليه بالذات في جميع الحالات والأوقات، فصدقتكم وإنفاقكم وطاعاتكم يعود مصلحتها إليكم ونفعها إليكم .

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/٢٦٤]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: النهي عن إبطال الصدقة بالمن والأذى وتشبيه المان بالمرائي يدل على أن ترك إتباع النفقة بالمن والأذى مقصود شرعا.

ينهى عباده تعالى لطفا بهم ورحمة عن إبطال صدقاتهم، فالمنّ والأذى يبطل الصدقة وقوله: ﴿كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر﴾ أي: أنتم وإن قصدتم بذلك وجه الله في ابتداء الأمر، فإن المنة والأذى مبطلان لأعمالكم، فتصير أعمالكم بمنزلة الذي يعمل لمراءاة الناس ولا يريد به الله والدار الآخرة، فهذا لا شك أن عمله من أصله مردود، لأن شرط العمل أن يكون لله وحده وهذا في الحقيقة عمل للناس لا لله، فأعماله باطلة وسعيه غير مشكور ".

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١١٣/١)

٢ المصدر السابق (١١٣/١)

النظر: المصدر السابق (١١٣/١)

#### المطلب الخامس: الصيام

#### • إتمام الصيام

قال تعالى:﴿وَكُلُوا وَاشْرُبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ﴾[البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإتمام الصيام إلى الوقت المحدد له يدل على أنه مقصود شرعا(١).

# • الاعتكاف في المساجد

قال تعالى: ﴿وَلَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاحِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾[البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد﴾ أي: وأنتم متصفون بذلك، ودلت الآية على مشروعية الاعتكاف، وهو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى، وانقطاعا إليه ٢.

# • إكمال العدة،و تكبير الله على الهداية،و الشكر

قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/١٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: علل بلام التعليل وبلعل ليدل على أن إكمال العدة وتكبير الله على الهداية والشكر له أمور مقصودة شرعا من إتمام الصيام وقضائه.

والمعنى: إنما أمركم بالقضاء لتكملوا عدّة شهركم، ولتذكروا الله عند انقضاء عبادتكم، ﴿وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ أي: إذا قمتم بما أمركم الله من طاعته بأداء فرائضه، وترك محارمه، وحفظ حدوده، فلعلكم أن تكونوا من الشاكرين بذلك (٣).

وقوله: "لعلكم تشكرون" تعليل صريح وهو أعم من مضمون جملة ﴿ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ﴾ فإن التكبير تعظيم يتضمن شكرا والشكر أعم، لأنه يكون بالأقوال التي فيها تعظيم لله

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن(١/٨٧)

۲ المصدر السابق (۱/۸۷)

٣ تفسير القرآن العظيم (١/٥٠٥)

تعالى ويكون بفعل القرب من الصدقات في أيام الصيام وأيام الفطر (١). ويشكر الله على توفيقه وتسهيله وتبيينه لعباده (7).

#### • التيسير في الصيام

قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة/١٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ تعليلاً لجميع ما تقدم من قوله: ﴿ كتب عليكم الصيام ﴾ [ البقرة: ١٨٣ ] إلى هنا فيكون إيماء إلى أن مشروعية الصيام وإن كانت تلوح في صورة المشقة والعسر فإن في طيها من المصالح ما يدل على أن الله أراد بها اليسر أي تيسير تحصيل رياضة النفس بطريقة سليمة من إرهاق أصحاب بعض الأديان الأخرى أنفسهم . وهذا يدل على أن التيسير في الصيام مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾[البقرة/١٨٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: معنى قوله: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ ﴾ أي: إنما أرْخَصَ لكم في الإفطار للمرض والسفر ونحوهما من الأعذار لإرادته بكم اليسر، وإنما أمركم بالقضاء لتكملوا عدّة شهركم. (٤). وهذا يدل على أن التيسير في الصيام مقصود شرعا.

ولما كان لا بد من حصول مصلحة الصيام لكل مؤمن، أمرهما أن يقضياه في أيام أخر إذا زال المرض، وانقضى السفر، وحصلت الراحة°.

وقال تعالى:﴿أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴿ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إخبار الله سبحانه بإباحة الرفث إلى النساء ليلة الصيام يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

١ التحرير والتنوير، ابن عاشور(١٧٧/٢)

٢ تيسير الكريم الرحمنص ٨٧.

٣ التحرير والتنوير (١٧٥/٢)

٤ تفسير القرآن العظيم (٥٠٥/١)

٥ تيسير الكريم الرحمن (٨٦/١)

حاصله أنّ الرجل والمرأة كل منهما يخالط الآخر ويُماسه ويضاجعه، فناسب أن يُرَخَّص لهم في المجامعة في ليل رمضان، لئلا يشقّ ذلك عليهم، ويحرجوا ، فقوله: {هن لباس لكم} جملة مستأنفة كالعلة لما قبلها أي أحل لعُسر الاحتراز عن ذلك، ذلك أن الصوم لو فرض على الناس في الليل وهو وقت الاضطحاع لكان الإمساك عن قربان النساء في ذلك الوقت عنتاً ومشقة شديدة ليست موجودة في الإمساك عن قربالهن في النهار؛ لإمكان الاستعانة عليه في النهار بالبعد عن المرأة ٢.

وقال تعالى: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْحَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ الصِّيَامَ إِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالأكل والشرب بعد الإفطار إلى الفجر يدل على أن التيسير في الصيام مقصود شرعا.

#### ثمرة الصيام وعلته:التقوى.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذكر تعالى حكمته في مشروعية الصيام فقال: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ فإن الصيام من أكبر أسباب التقوى، لأن فيه امتثال أمر الله واجتناب نهيه.

فمما اشتمل عليه من التقوى: أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها، التي تميل إليها نفسه، متقربا بذلك إلى الله، راحيا بتركها، ثوابه، فهذا من التقوى.

ومنها: أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى، فيترك ما تهوى نفسه، مع قدرته عليه، لعلمه باطلاع الله عليه.

ومنها: أن الصيام يضيق محاري الشيطان، فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم، فبالصيام، يضعف نفوذه، وتقل منه المعاصي.

ومنها: أن الصائم في الغالب، تكثر طاعته، والطاعات من حصال التقوي.

ومنها: أن الغني إذا ذاق ألم الجوع، أوجب له ذلك، مواساة الفقراء المعدمين، وهذا من خصال التقوى (٣٠).

١ تفسير القرآن العظيم (١٠/١٥)

٢ التحرير والتنوير (١٨٢/٢)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٨٦/١).

يقول ابن عاشور: "التقوى الشرعية هي اتقاء المعاصي، وإنما كان الصيام موجباً لاتقاء المعاصي، لأن المعاصي قسمان، قسم ينجع في تركه التفكر كالخمر والميسر والسرقة والغصب فتركه يحصل بالوعد على تركه والوعيد على فعله والموعظة بأحوال الغير، وقسم ينشأ من دواع طبيعية كالأمور الناشئة عن الغضب وعن الشهوة الطبيعية التي قد يصعب تركها بمجرد التفكر، فجعل الصيام وسيلة لاتقائها، لأنه يعد يعد القوى الطبيعية التي هي داعية تلك المعاصي، ليرتقي المسلم به عن حضيض الانغماس في المادة إلى أوج العالم الرُّوحاني، فهو وسيلة للارتياض بالصفات الملكية والانتفاض من غبار الكدرات الحيوانية "

ويقول:" في الصوم وقاية من الوقوع في المآثم ووقاية من الوقوع في عذاب الآخرة، ووقاية من العِلل والأَدْواء الناشئة عن الإفراط في تناول اللذات"<sup>٢</sup>.

ويقول: "فإن قلت: إذا كان المقصد الشرعي من الصوم ارتياض النفس على ترك الشهوات وإثارة الشعور على يلاقيه أهل الخصاصة من ألم الجوع، واستشعار المساواة بين أهل الجدة والرفاهية وأهلل الشظف في أصول الملذات بني الفريقين من الطعام والشراب واللهو، فلماذا اختلفت الأديان الإلهية في كيفية الصيام ولماذا التزمت الديانة الإسلامية في كيفيته صورة واحدة، ولم تَكِل ذلك إلى المسلم يتخذ لإراضة نفسه ما يراه لائقاً به في تحصيل المقاصد المرادة؟.

قلت: شأن التعليم الصالح أن يَضبط للمتعلم قواعد وأساليب تبلغ به إلى الثمرة المطلوبة من المعارف التي يزاولها فإن مُعَلم الرياضة البدنية يضبط للتعلم كيفيات من الحركات بأعضائه وتطور قامته انتصاباً وركوعاً وقر فصاء، بعض ذلك يثمر قوة عضلاته وبعضها يثمر اعتدال الدورة الدموية وبعضها يثمر وظائف شرايينه، وهي كيفيات حددها أهل تلك المعرفة وأَدْنُوا بها حصول الثمرة المطلوبة، ولو وكل ذلك للطالبين لذهبت أوقات طويلة في التجارب وتعددت الكيفيات بتعدد أفهام الطالبين واختيارهم وهذا يدخل تحت قوله تعالى: ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ [ البقرة: ١٨٥ ] ٣.

## • لايريد الله العسر بالعباد

قال تعالى:﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾[البقرة/٥٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:إحبار الله سبحانه أنه لا يريد العسر يدل على أن ترك العسر مقصود شرعا.

١ التحرير والتنوير (١٥٨/٢)

٢ في نفس الصفحة السابقة

٣ التحرير والتنوير (١٦٠،١٦١٧/٢)

#### • معرفة أن الصيام أيام معدودة

قال تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة / ١٨٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لما ذكر -تعالى - أنه فرض عليهم الصيام، أخبر أنه أيام معدودات، أي: قليلة في غاية السهولة أ. وهذا يدل على أن معرفة قلة أيام الصيام وسرعة انقضائها مقصود شرعا.

# • المقصد من معرفة كَتْب الصيام كما كتب على الأمم السابقة

قال تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة/١٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: (كتب) صيغة من الصيغ التي تدل على وجوب الصيام، كما كتب على الأمم السابقة؛ "لأنه من الشرائع والأوامر التي هي مصلحة للخلق في كل زمان. وفيه تنشيط لهذه الأمة، بأنه ينبغي لكم أن تنافسوا غيركم في تكميل الأعمال، والمسارعة إلى صالح الخصال، وأنه ليس من الأمور الثقيلة، التي احتصيتم بها" (٢).

وقوله: ﴿كما كتب على الذين من قبلكم﴾ تشبيه في أصل فرض ماهية الصوم لا في الكيفيات، والتشبيه يكتفى فيه ببعض وجوه المشابحة وهو وجه الشبه المراد في القصد، وليس المقصود من هذا التشبيه الحوالة في صفة الصوم على ما كان عليه عند الأمم السابقة، ولكن فيهم أغراضاً ثلاثة تضمنها التشبيه:

أحدها: الاهتمام بهذه العبادة، والتنويه بها لأنها شرعَها الله قبلَ الإسلام لمن كانوا قبل المسلمين، وشرعها للمسلمين، وذلك يقتضي اطِّراد صلاحها ووفرة ثوابها. وإنهاض همم المسلمين لتلقي هذه العبادة كي لا يتميز بها من كان قبلهم.

والغرض الثاني: أن في التشبيه بالسابقين تمويناً على المكلفين بهذه العبادة أن يستثقلوا هذا الصوم؛ فإن في الاقتداء بالغير أسوة في المصاعب، فهذه فائدة لمن قد يستعظم الصوم من المشركين فيمنعه وجوده في الإسلام من الإيمان ولمن يستثقله من قريبي العهد بالإسلام ...

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٦/١)

٢ المصدر السابق (١/٨٦)

٣ التحرير والتنوير (٢/١٥٦)

الثالث: إثارة العزائم للقيام هذه الفريضة حتى لا يكونوا مقصرين في قبول هذا الفرض بل ليأخذوه بقوة تفوق ما أدى به الأمم السابقة '.

#### المطلب السادس: الدعاء

قال تعالى:﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾[البقرة/١٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الإجابة على الدعاء للحث عليه وبيان أنه مقصود شرعا.

والمراد من الآية: أنه تعالى لا يخيب دعاء داع، ولا يشغله عنه شيء، بل هو سميع الدعاء، وفيه ترغيب في الدعاء، وأنه لا يضيع لديه تعالى (٢). وفي ذكره تعالى هذه الآية الباعثة على الدعاء، متخللة بين أحكام الصيام، إرشاد إلى الاجتهاد في الدعاء عند إكمال العِدّة، بل وعند كلّ فطر (٣).

#### Items

قال تعالى:﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾[البقرة/١٨٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب الرشد على الدعاء والاستجابة لله والإيمان به يدل على أنه مقصود شرعا.

يقول السعدي: "من دعا ربه بقلب حاضر، ودعاء مشروع، ولم يمنع مانع من إجابة الدعاء، كأكل الحرام ونحوه، فإن الله قد وعده بالإجابة، وخصوصا إذا أتى بأسباب إجابة الدعاء، وهي الاستجابة لله تعالى بالانقياد لأوامره ونواهيه القولية والفعلية، والإيمان به، الموجب للاستجابة، فلهذا قال: فأيُسْتَجيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ [البقرة: ١٨٦] أي: يحصل لهم الرشد الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة، ويزول عنهم الغي المنافي للإيمان والأعمال الصالحة. ولأن الإيمان بالله والاستجابة لأمره، سبب لحصول العلم كما قال تعالى: فينا أيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتّقُوا اللّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ وَالاستجابة لأمره، سبب لحصول العلم كما قال تعالى: فينا أيُّها الّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتّقُوا اللّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ

١ التحرير والتنوير (١٥٧/٢)

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (١/٥٠٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (١/٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرحمن (٨٧/١)

## سؤال الله حسنة الدنيا والآخرة

قال تعالى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي اللَّنْيَا حَسَنَةً وَفِي اللَّنْيَا حَسَنَةً وَفِي اللَّنْيَا حَسَنَةً وَقِي اللَّنْيَا حَسَنَةً وَقِي اللَّنْيَا حَسَنَةً وَقِيَا عَذَابَ النَّارِ (٢٠١) أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ النَّارِ (٢٠١) أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ (٢٠٠) ﴿ [البقرة / ٢٠٠-٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مدح من يسأل الله حسنة الدنيا والآخرة يدل على أن الدعاء بذلك مقصود شرعا.

أخبر تعالى عن أحوال الخلق، وأن الجميع يسألونه مطالبهم، ويستدفعونه ما يضرهم، ولكن مقاصدهم تختلف، فمنهم: ﴿مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا﴾ أي: يسأله من مطالب الدنيا ما هو من شهواته، وليس له في الآخرة من نصيب، لرغبته عنها، وقصر همته على الدنيا، ومنهم من يدعو الله لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء، لهم نصيب من كسبهم وعملهم، وسيجازيهم تعالى على حسب أعمالهم، وهماقم ونياقم، جزاء دائرا بين العدل والفضل، يحمد عليه أكمل حمد وأتمه.

والحسنة المطلوبة في الدنيا يدخل فيها كل ما يحسن وقعه عند العبد، من رزق هنيء واسع حلال، وزوجة صالحة، وولد تقر به العين، وراحة، وعلم نافع، وعمل صالح، ونحو ذلك، من المطالب المحبوبة والمباحة.وحسنة الآخرة، هي السلامة من العقوبات، في القبر، والموقف، والنار، وحصول رضا الله، والفوز بالنعيم المقيم، والقرب من الرب الرحيم، فصار هذا الدعاء، أجمع دعاء وأكمله، وأولاه بالإيثار، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر من الدعاء به، والحث عليه .

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٢/١)

#### المطلب السابع: الحج و العمرة

# • إتمام الحج والعمرة لله

قال تعالى: ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْغُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بإتمام الحج والعمرة يدل على أنه مقصود شرعا.

الإتمام إكمال الشيء والإتيان على بقايا ما بقي منه حتى يستوعب جميعه. و-الأمر بالإتمام- إما هو أمر بالإتمام إكمال الحج والعمرة، يمعنى ألا يكون حجاً وعمرة مشوبين بشغب وفتنة واضطراب، أو هي أمر بإكمالهما وعدم الرجوع عنهما بعد الإهلال بهما ولا يصدهم عنهما شنآن العدو، وإن كان الثاني فهي أمر بالإتيان بهما تامين أي مستكملين ما شرع فيهما .

# • الإخلاص الله

قال تعالى: ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْغُمْرَةَ لِلَّهِ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بإتمام الحج والعمرة لله يدل على أن الإخلاص فيهما مقصود شرعا.

قوله  $\{\check{u}\}$  أي لأجل الله وعبادته والعرب من عهد الجاهلية لا ينوون الحج إلاّ لله ولا العمرة إلاّ له، لأن الكعبة بيت الله وحرمه، فالتقييد هنا بقوله  $\{\check{u}\}$  تلويح إلى أن الحج والعمرة ليسا لأحل المشركين...ويجوز أن يكون التقييد بقوله:  $\{\check{u}\}$  لتجريد النية مما كان يخامر نوايا الناس في الجاهلية من التقرب إلى الأصنام، فإن المشركين لما وضعوا هبلاً على الكعبة ووضعوا إسافاً ونائلة على الصفا والمروة قد أشركوا بطوافهم وسعيهم الأصنام مع الله تعالى. وقد يكون القصد من هذا التقييد كلتا الفائدتين (٢).

#### • الإفاضة من حيث أفاض الناس

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ [البقرة/١٩٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإفاضة من حيث أفاض الناس يدل على أن ذلك مقصود شرعا. قوله: { ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ } أي: ثم أفيضوا من مزدلفة من حيث أفاض الناس، من لدن إبراهيم عليه السلام إلى الآن، والمقصود من هذه الإفاضة كان معروفا عندهم، وهو رمي الجمار، وذبح الهدايا، والطواف، والسعي، والمبيت بـ "منى "ليالي التشريق وتكميل باقي المناسك (٣).

١ التحرير والتنوير (٢١٧/٢)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور(٢/٩،٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٩٢/١).

#### • التزود للحج

قال تعالى ﴿ {الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾ [البقرة/١٩٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر تعالى بالتزود لهذا السفر المبارك، فإن التزود فيه الاستغناء عن المخلوقين، والكف عن أموالهم، سؤالا واستشرافا، وفي الإكثار منه نفع وإعانة للمسافرين، وزيادة قربة لرب العالمين، وهذا الزاد الذي المراد منه إقامة البنية بلغة ومتاع . وهذا يدل على أن التزود للحج مقصود شرعا.

#### • تطهير البيت للطائفين والعاكفين والركع السجود.

قال تعالى:﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾[البقرة/٥٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:العهد إلى إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام بتطهير البيت يدل على أنه مقصود شرعا.

والمراد من تطهير البيت ما يدل عليه لفظ التطهير من محسوس بأن يحفظ من القاذورات والأوساخ ليكون المتعبّد فيه مقبلاً على العبادة دون تكدير، ومِن تطهير معنوي وهو أن يُبْعَد عنه ما لا يليق بالقصد من بنائه من الأصنام والأفعال المنافية للحق كالعدوان والفسوق، والمنافية للمروءة كالطواف عرياً دون ثياب (٢).

# • تعظيم الإحرام بالحج بترك الرفث والفسوق والجدال.

قال تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧] تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن الرفث والفسوق والجدال في الحج خصوصا يدل على خلقية الشريعة وأن ترك هذه الأشياء مقصود شرعا.

قوله: ﴿ فَلا رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ أي: يجب أن تعظموا الإحرام بالحج، وخصوصا الواقع في أشهره، وتصونوه عن كل ما يفسده أو ينقصه، من الرفث وهو الجماع ومقدماته الفعلية والقولية، خصوصا عند النساء بحضرتهن. والفسوق وهو: جميع المعاصي، ومنها محظورات

١ تيسير الكريم الرحمن (٩١/١)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور(٢/١٧)

الإحرام.والجدال وهو: المماراة والمنازعة والمخاصمة، لكونها تثير الشر، وتوقع العداوة ..وقوله: ﴿وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ ﴾ فيه قولان: أحدهما: ولا مجادلة في وقت الحج وفي مناسكه، وقد بينه الله أتم بيان ووضحه أكمل إيضاح، والقول الثاني: أن المراد بالجدال هاهنا: المخاصمة. (٢).

والمقصود من الحج، الذل والانكسار لله، والتقرب إليه بما أمكن من القربات، والتنزه عن مقارفة السيئات، فإنه بذلك يكون مبرورا والمبرور، ليس له جزاء إلا الجنة، وهذه الأشياء وإن كانت ممنوعة في كل مكان وزمان، فإنها يتغلظ المنع عنها في الحج<sup>7</sup>.

والمقصود من قوله: ﴿الحج أشهر﴾ يحتمل أن يكون تمهيداً لقوله: ﴿فلا رفْ ولا فسوق﴾ تمويناً لمدة ترك الرفث والفسوق والجدال، لصعوبة ترك ذلك على الناس، ولذلك قُللت بجمع القلة، وقد نفى الرفث والفسوق والجدال نفي الجنس مبالغة في النهي عنها وإبعادها عن الحاج، حتى جعلت كألها قد لهي الحاج عنها فانتهى فانتفت أجناسها(٤).

#### • تعظيم الصفا والمروة

قال تعالى:﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُّوَّفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٨٥٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل الله سبحانه وتعالى الصفا والمروة من الشعائر يدل على أن تعظيمهما مقصود شرعا.

#### • التقوى

قال تعالى: ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِلَى الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِلَا لَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ إِلَيْ وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [البقرة/١٩٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:قوله:﴿واتقوا اللهِ﴾أي: في جميع أموركم، بامتثال أوامره، واحتناب نواهيه، ومن ذلك، امتثالكم، لهذه المأمورات، واحتناب هذه المحظورات المذكورة في هذه الآية<sup>(٥)</sup>.

١ تيسير الكريم الرحمن (٩١/١)

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (١/٥٤٥، ٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٩١/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢٣١/٢).

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١).

وهذه "وصاية بالتقوى بعد بيان الأحكام التي لا تخلو عن مشقة للتحذير من التهاون بها، فالأمر بالتقوى عام، وكون الحج من جملة ذلك هو من جملة العموم وهو أحدر أفراد العموم، لأن الكلام فيه"(١)، وهذا يدل على أن التقوى في الحج مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف زاد التقوى بالخيرية، وأمر أهل العقول بما يدل على أنها مقصودة شرعا (٢).

وقال تعالى:﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأْخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾[البقرة/٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الحرج ﴿ لمن اتقى ﴾" أي: اتقى الله في جميع أموره، وأحوال الحج، فمن اتقى الله في كل شيء، ومن اتقاه في شيء دون شيء، كان الجزاء من جنس العمل "(٣)، وهذا يدل على أن التقوى مقصودة شرعا.

يقول ابن عاشور: "لما ختمت -أي آيات الحج - بقوله: ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ وهي آخر أيام الحج، وأشير في ذلك إلى التفرق والرجوع إلى الأوطان بقوله: ﴿فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ الخ، عُقب ذلك بقوله تعالى: ﴿واتقوا الله ﴾ وصية جامعة للراجعين من الحج أن يراقبوا تقوى الله في سائر أحوالهم وأماكنهم، ولا يجعلوا تقواه خاصة بمدة الحج كما كانت تفعله الجاهلية، فإذا انقضى الحج رجعوا يتقاتلون ويغيرون ويفسدون، وكما يفعله كثير من عصاة المسلمين عند انقضاء رمضان (٤٠).

#### • التسم

قال تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وحوب ما تيسر من الهدي يدل على أن التيسير مقصود شرعا. والهدي حال الإحصار بعدو أو غيره يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأْخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾[البقرة/٢٠]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٣٠/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن (١/١).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢/٤/٢)

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفى الإثم عن التعجل يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

ولما كان نفي الحرج قد يفهم منه نفي الحرج في ذلك المذكور وفي غيره، والحاصل أن الحرج منفي عن المتقدم، والمتأخر فقط قيده بقوله: ﴿لِمَنِ اتَّقَى﴾ أي: اتقى الله في جميع أموره، وأحوال الحج'.

وقال تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ﴾[البقرة/١٩٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: جواز حلق الشعر لمن به أذى والتخيير في الفدية بين الصيام أو الصدقة أو النسك يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ وَقَالَ تعالى: ﴿فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [البقرة/١٩٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الصيام لمن لم يجد الهدي يدل على أن التيسير مقصود شرعا.

## • ذكر الله

قال تعالى:﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ ﴾ [البقرة/١٩٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بذكر الله في المزدلفة كما من عليكم بالهداية وذكر الله في الحج يدل على أن ذكر الله في الحج مقصود شرعاً.

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ [البقرة/١٩٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالاستغفار بعد انتهاء المناسك يدل على أنه مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آَبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا أَتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاق﴾[البقرة/٢٠٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بذكر الله كذكر الآباء أو أشد بعد الفراغ من المناسك يدل على أنه مقصود شرعا.

أمر تعالى عند الفراغ من المناسك باستغفاره والإكثار من ذكره، فالاستغفار للخلل الواقع من العبد، في أداء عبادته وتقصيره فيها، وذكر الله شكر الله على إنعامه عليه بالتوفيق لهذه العبادة العظيمة والمنة

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١)

٢ انظر: تيسير الكريم الرحمن (٩٢/١)

الجسيمة.وهكذا ينبغي للعبد، كلما فرغ من عبادة، أن يستغفر الله عن التقصير، ويشكره على التوفيق، لا كمن يرى أنه قد أكمل العبادة، ومن بها على ربه، وجعلت له محلا ومنزلة رفيعة، فهذا حقيق بالمقت، ورد الفعل، كما أن الأول، حقيق بالقبول والتوفيق لأعمال أحر (١).

وقال تعالى:﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾[البقرة/٢٠٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يأمر تعالى بذكره في الأيام المعدودات، وهي أيام التشريق الثلاثة بعد العيد، لمزيتها وشرفها، وكون بقية أحكام المناسك تفعل بها، ولكون الناس أضيافا لله فيها، ولهذا حرم صيامها، فللذكر فيها مزية ليست لغيرها. ويدخل في ذكر الله فيها، ذكره عند رمي الجمار، وعند الذبح، والذكر المقيد عقب الفرائض أ.

#### • فعل الخير

قال تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: إنه لا يتم التقرب إلى الله بترك المعاصي حتى يفعل الأوامر، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ ﴾ أتى بـ "من "لتنصيص على العموم، فكل خير وقربة وعبادة، داخل في ذلك، أي: فإن الله به عليم، وهذا يتضمن غاية الحث على أفعال الخير، وحصوصا في تلك البقاع الشريفة والحرمات المنيفة، فإنه ينبغي تدارك ما أمكن تداركه فيها، من صلاة، وصيام، وصدقة، وطواف، وإحسان قولي وفعلي ".وهذا يدل على أن فعل الخير في الحج مقصود شرعا.

# • المقصد من الأهلة: مواقيت للناس والحج

قال تعالى:﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾[البقرة/١٨٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد: بين الله المقصد من الأهلة بأنها مواقيت للناس عموما وفي الحج حاصة وهذا يدل على أن توقيت الحج بالأهلة مقصود شرعا.

يقول تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأهِلَةِ﴾ جمع – هلال – ما فائدتها وحكمتها؟ أو عن ذاتها، ﴿قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ﴾ أي: جعلها الله تعالى بلطفه ورحمته على هذا التدبير يبدو الهلال ضعيفا في أول الشهر،

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (٩٢/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٩٣/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١/١٩)

ثم يتزايد إلى نصفه، ثم يشرع في النقص إلى كماله، وهكذا، ليعرف الناس بذلك، مواقيت عباداتهم من الصيام، وأوقات الزكاة، والكفارات، وأوقات الحج (١).

#### • المقصد من جعل البيت مثابة للناس وأمنا: لحصول المنافع الدينية كالحج والدنيوية.

قال تعالى:﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ﴾[البقرة/٥٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:قوله: ﴿مثابة للناس وأمنا ﴾مفعول لأجله، يدل على أن المثابة للبيت والأمن مقصودان شرعالحصول المنافع الدينية كالحج والدنيوية (٢).

والأمن مصدر أحبر به عن البيت باعتبار أنه سبب أمن، فجعل كأنه نفس الأمن مبالغة. والأمن حفظ الناس من الأضرار فحراسة البلاد، وتمهيد السبل، وإنارة الطرق أمن، والانتصاف من الجناة، والضرب على أيدي الظلمة، وإرجاع الحقوق إلى أهلها أمن، فالأمن يفسر في كل حال بما يناسبه، ولما كان الغالب على أحوال الجاهلية أخذ القوي مال الضعيف، ولم يكن بينهم تحاكم ولا شريعة كان الأمن يومئذ هو الحيلولة بين القوي والضعيف، فجعل الله لهم البيت أمناً للناس يومئذ أي يصد القوي عن أن يتناول فيه الضعيف قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَوْا أَنّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ يتناول فيه الضعيف قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَوْا أَنّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ لِيتناول فيه الضعيف قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَوْا أَنّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ لِيتناول فيه الضعيف قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَوْا أَنّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ لَمْ اللهُ الله على أهل الجاهلية، وأما في الإسلام فقد أغنى الله تعالى بما شرعه من أحكامه وما أقامه من حكامه فكان ذلك أمناً كافياً (٣).

ولقد كانت دعوة إبراهيم هذه من جوامع كلم النبوءة فإن أمن البلاد والسبُل يستتبع جميع حصال سعادة الحياة ويقتضي العدل والعزة والرحاء إذ لا أمن بدولها، وهو يستتبع التعمير والإقبال على ما ينفع والثروة فلا يختل الأمن إلا إذا احتلت الثلاثة الأول وإذا احتل احتلت الثلاثة الأحيرة، وإنما أراد بذلك تيسير الإقامة فيه على سكانه ؛ لتوطيد وسائل ما أراده لذلك البلد من كونه منبع الإسلام (أ).

المقصد من النهي عن حلق الرأس حتى يبلغ الهدي محله: المنع من الترفه
 قال تعالى: ﴿وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ﴿ [البقرة/١٩٦]

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٨/١)

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن (١٥/١).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٩/١).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير، ابن عاشور (١/٥/١).

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي بلا الناهية يدل على أن عدم حلق الرأس حال الإحرام أمر مقصود شرعا. والمقصود من ذلك، حصول الشعث والمنع من الترفه بإزالته، وهو موجود في بقية الشعر .

# • المقصد من الهدي للمتمتع بالعمرة إلى الحج: شكر حصول النسكين

قال تعالى: ﴿إِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتب الحكم على الوصف بالفاء يدل على أن الهدي لمن تمتع بالعمرة إلى الحج مقصود شرعا. وهذا دم نسك، مقابلة لحصول النسكين له في سفرة واحدة، ولإنعام الله عليه بحصول الانتفاع بالمتعة بعد فراغ العمرة، وقبل الشروع في الحج، ومثلها القِران لحصول النسكين له (٢).

## المطلب الثامن: الجهاد في سبيل الله

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة/١٥٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف المقتول في سبيل الله بالحياة يدل على أن الجهاد في سبيل الله مقصود شرعا.

وهو أفضل الطاعات البدنية، وأشقها على النفوس، لمشقته في نفسه، ولكونه مؤديا للقتل، وعدم الحياة، التي إنما يرغب الراغبون في هذه الدنيا لحصول الحياة ولوازمها، فكل ما يتصرفون به، فإنه سعى لها، ودفع لما يضادها. ومن المعلوم أن المحبوب لا يتركه العاقل إلا لمحبوب أعلى منه وأعظم، فأخبر تعالى: أن من قتل في سبيله، بأن قاتل في سبيل الله، لتكون كلمة الله هي العليا، ودينه الظاهر، لا لغير ذلك من الأغراض، فإنه لم تفته الحياة المحبوبة، بل حصل له حياة أعظم وأكمل، مما تظنون وتحسبون ".

وقال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة/١٩٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بقتال مدافعة الذين بقاتلونكم يدل على أنه مقصود شرعا.

وقال تعالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا تَقَاتِلُوهُمْ عَنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/ ١٩١]

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١)

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١).

٣ تيسير الكريم الرحمن (٧٥/١)

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الأمر بقتال الكفار مدافعة ومهاجمة باستثناء المسجد الحرام يدل على أن قتال الكفار مقصود شرعا (١).

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ حَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَكُثرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ (٢٤٣) وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ (٢٤٣) وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٤٤)﴾ [البقرة/٢٤٣-٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر تعالى بالقتال في سبيله، وهو قتال الأعداء الكفار لإعلاء كلمة الله ونصر دينه، فقال: ﴿وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم ﴿ أي: فأحسنوا نياتكم واقصدوا بذلك وجه الله، واعلموا أنه لا يفيدكم القعود عن القتال شيئا، ولو ظننتم أن في القعود حياتكم وبقاءكم، فليس الأمر كذلك، ولهذا ذكر القصة السابقة توطئة لهذا الأمر، فكما لم ينفع الذين حرجوا من ديارهم حذر الموت حروجهم، بل أتاهم ما حذروا من غير أن يحتسبوا، فاعلموا أنكم كذلك . وهذا يدل على أن القتال في سبيل الله وعدم الحذر من الموت مقصود شرعا.

#### • الإخلاص في القتال

قال تعالى: ﴿وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين﴾ [البقرة/١٩٠] طريقة دلالة الآية على المقصد: إن في تخصيص القتال ﴿ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ حث على الإخلاص، ونمي عن الاقتتال في الفتن بين المسلمين (٣) وهذا يدل على أن الإخلاص مقصود شرعا.

# • الإنفاق في سبيل الله

قال تعالى:﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسنينَ﴾[البقرة/١٩٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالإنفاق في سبيل الله لأن تركه يؤدي إلى التهلكة يدل على أنه مقصود شرعا.

وأعظم ذلك وأول ما دخل في قوله: ﴿سبيل الله ﴾ الإنفاق في الجهاد في سبيل الله، فإن النفقة فيه جهاد بالمال، وهو فرض كالجهاد بالبدن، وفيها من المصالح العظيمة، الإعانة على تقوية المسلمين، وعلى توهية الشرك وأهله، وعلى إقامة دين الله وإعزازه، فالجهاد في سبيل الله لا يقوم إلا على ساق النفقة، فالنفقة

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن (١/٨٩).

٢ تيسير الكريم الرحمن (١٠٦/١)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (٨٩/١).

له كالروح، لا يمكن وجوده بدونها، وفي ترك الإنفاق في سبيل الله، إبطال للجهاد، وتسليط للأعداء، وشدة تكالبهم، فيكون قوله تعالى: ﴿وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ، كالتعليل لذلك'.

وقال تعالى:﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِتَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ [البقرة/٢٦١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: المضاعفة للمنفق في سبيل الله يدل على أن الإنفاق في سبيل الله مقصود شرعا.

#### • الصبر والثبات

قال تعالى:﴿وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْم الْكَافِرينَ ﴾ [البقرة/٥٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الدعاء بالصبر والثبات يدل على أهما مقصودان شرعا.

# • معرفة مقصد الكفار من القتال: رد المسلمين عن دينهم

قال تعالى:﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَنْ سَبيل اللَّهِ وَكُفْرٌ بهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّو كُمْ عَنْ دِينكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [البقرة/٢١٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أخبر تعالى ألهم لن يزالوا يقاتلون المؤمنين، وليس غرضهم في أموالهم وقتلهم، وإنما غرضهم أن يرجعوهم عن دينهم. وهذا الوصف عام لكل الكفار، لا يزالون يقاتلون غيرهم، حتى يردوهم عن دينهم، وخصوصاً أهل الكتاب، من اليهود والنصاري، الذين بذلوا الجمعيات، ونشروا الدعاة، وبثوا الأطباء، وبنوا المدارس، لجذب الأمم إلى دينهم، وتدخيلهم عليهم، كل ما يمكنهم من الشبه، التي تشككهم في دينهم .

● المقصد من الجهاد: دفع الفساد عن الأرض، ولدفع الفتنة، وليكون الدين الله، ولدفع المذلة قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة/١٩٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التعليل بحتى يدل على أن الأمر بالقتال مقصود به دفع الفتنة ولكي يكون الدين لله.

١ تيسير الكريم الرحمن (٩٠/١)

٢ المصدر السابق (٩٧/١)

ذكر تعالى المقصود من القتال في سبيله، وأنه ليس المقصود به سفك دماء الكفار، وأخذ أموالهم، ولكن المقصود به أن ﴿يَكُونَ الدِّينُ لِلَّه﴾ تعالى، فيظهر دين الله تعالى، على سائر الأديان، ويدفع كل ما يعارضه، من الشرك وغيره، وهو المراد بالفتنة، فإذا حصل هذا المقصود، فلا قتل ولا قتال (١).

وقال تعالى:﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحَبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢١٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** التعبير بلفظ الخير والنفع ونحوهما يدل على أن القتال رغم أنه مكروه للعبد فهو حير له ومقصود شرعا.

فالقتال كريه للنفوس، لأنه يحول بين المقاتل وبين طمأنينته ولذًاته ونومه وطعامه وأهله وبيته، ويلجىء الإنسان إلى عداوة من كان صاحبه ويعرضه لخطر الهلاك أو ألم الجراح، ولكن فيه دفع المذلّة الحاصلة من غلبة الرحال واستضعافهم (٢). وقوله: ﴿وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ﴿ تذييل احتيج إليه لدفع الاستغراب الناشيء عن قوله: ﴿كتب عليكم القتال وهو كُره لكم ﴾، لأنه إذا كان مكروهاً فكان شأن رحمة الله بخلقه ألا يكتبه عليهم فذيل بهذا لدفع ذلك.

وهذا الكلام تلطف من الله تعالى لرسوله والمؤمنين، وإن كان سبحانه غنياً عن البيان والتعليل، لأنه يأمر فيما فيطاع، ولكن في بيان الحكمة تخفيفاً من مشقة التكليف، وفيه تعويد المسلمين بتلقي الشريعة معللة فأشار إلى أن حكمة التكليف تعتمد المصالح ودرء المفاسد، ولا تعتمد ملاءمة الطبع ومنافرته، إذ يكره الطبع شيئاً وفيه نفعه وقد يحب شيئاً وفيه هلاكه، وذلك باعتبار العواقب والغايات، فإن الشيء قد يكون لذيذاً ملائماً ولكن ارتكابه يفضي إلى الهلاك، وقد يكون كريهاً منافراً وفي ارتكابه صلاح. وشأن جمهور الناس الغفلة عن العاقبة والغاية أو جهلهما، فكانت الشرائع وحملتها من العلماء والحكماء تحرض الناس على الأفعال والتروك باعتبار الغايات والعواقب ".

وقال تعالى:﴿فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلِ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾ [البقرة/٥٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قال تعالى: ﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ﴾ أي: لولا أنه يدفع بمن يقاتل في سبيله كيد الفجار وتكالب الكفار لفسدت الأرض باستيلاء الكفار عليها، وإقامتهم شعائر الكفر ومنعهم من عبادة الله تعالى، وإظهار دينه ﴿ ولكن الله ذو فضل على

١ تيسير الكريم الرحمن (١٩/١)

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/٣٢).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٢/١/٣).

العالمين حيث شرع لهم الجهاد الذي فيه سعادةم والمدافعة عنهم ومكنهم من الأرض بأسباب يعلمولها، وأسباب لا يعلمولها.

#### • المقصد من جعل القيادة لصاحب العلم والجسم

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٤٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أخبر الله سبحانه باصطفاء طالوت وأن الله زاده بسطة في العلم والجسم يدل على أن قيادة القوي العالم مقصود شرعا؛ "لأنه إذا تم رأيه وقوي على تنفيذ ما يقتضيه الرأي المصيب، حصل بذلك الكمال، ومتى فاته واحد من الأمرين اختل عليه الأمر، فلو كان قوي البدن مع ضعف الرأي، حصل في الملك خرق وقهر ومخالفة للمشروع، قوة على غير حكمة، ولو كان عالما بالأمور وليس له قوة على تنفيذها لم يفده الرأي الذي لا ينفذه شيئا".

# المقصد من النهي عن المقاتلة عند المسجد الحرام حتى يقاتلو كم فيه: أن لا يكون ذريعة فزيمة المسلمين

قال تعالى: ﴿وَلَا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ﴾ [البقرة/١٩١]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن القتال عند المسجد الحرام حتى يقاتلوهم فيه؛ لأنهم خرقوا حرمة المسجد الحرام فلو تركت معاملتهم بالمثل لكان ذلك ذريعة إلى هزيمة المسلمين (٣).

#### • النصر من عند الله

قال تعالى: ﴿فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيدِهِ فَشَرَبُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُو وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيدِهِ فَشَرَبُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوِزَهُ هُو وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيُومَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو اللَّهِ كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً وَلَيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَالَمَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة/ ٢٤]

طريقة دلالة الآية على المقصد:مدح المؤمنين الواثقين بلقاء الله بإيمانه بأن النصر من عند الله بغض النظر عن عدد الجنود قلة أو كثرة يدل على أن الإيمان بأن النصر من عند الله مقصود شرعاً.

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٨/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١٠٧/١)

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٢٠٣/٢)

#### • النهي عن الاعتداء في القتال

قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة/١٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: لهى الله سبحانه عن الاعتداء في القتال والذي يشمل أنواع الاعتداء كلها، من قتلِ من لا يقاتل، من النساء، والمجانين والأطفال، والرهبان ونحوهم والتمثيل بالقتلى، وقتل الحيوانات، وقطع الأشجار ونحوها، لغير مصلحة تعود للمسلمين أ. وهذا يدل على أن ترك الاعتداء فيه مقصود شرعا.

### المطلب التاسع: النكاح

#### • إرادة الإصلاح

قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوء وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا ﴾ [البقرة / ٢٦] طريقة دلالة الآية على المقصد: اشتراط إرادة الإصلاح لرد الأزواج زوجاتمن يدل على أن إرادة الإصلاح بين الزوجين مقصود شرعا.

#### • إقامة حدود الله

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة الخلع حال حوف عدم إقامة حدود الله يدل على أن إقامة حدود الله في العلاقة الزوجية مقصودة شرعا.

وقال تعالى:﴿فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اشترط في رجوع الزوحين إلى بعضهما بعد الفرقة وزواج المرأة بآخر "أن يظنا هِأَنْ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ بأن يقوم كل منهما، بحق صاحبه، وذلك إذا ندما على عشرتهما

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١٠٨/١)

۲ انظر :تيسير الكريم الرحمن (۸۹/۱) التحرير والتنوير (۲۷۱/۱)

السابقة الموجبة للفراق، وعزما أن يبدلاها بعشرة حسنة، فهنا لا جناح عليهما في التراجع" .وهذا يدل على أن إقامة حدود الله بين الزوجين مقصودة شرعا.

#### • الألفة بين الزوجين والعشرة بالمعروف

قال تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا ﴾ [البقرة/٢٦] إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا ﴾ أي رغبة وألفة ومودة...وهذا يدل على على على المقصد: قوله: ﴿إِنْ أَرَادُوا إصلاحًا ﴾ أي رغبة وألفة ومودة...وهذا يدل على على على الله الله بين الزوجين مقصودة شرعا.

#### • الإمساك بالعلاقة الزوجية

قال تعالى:﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بإحْسَانٍ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تقديم الله سبحانه حيار الإمساك بمعروف يدل على أنه مقصود شرعا.

#### • تحصيل النسل

قال تعالى:﴿وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بابتغاء ما كتبه الله من حصول النسل، يدل على أن حفظ النسل أمر مقصود شرعا.

"قوله: ﴿وابتغوا ما كتب الله لكم﴾أي: انووا في مباشرتكم لزوجاتكم التقرب إلى الله تعالى والمقصود الأعظم من الوطء، وهو حصول الذرية وإعفاف فرجه وفرج زوجته، وحصول مقاصد النكاح (٣).

## • تذكر الفضل بين الزوجين

قال تعالى:﴿وَلَا تَنْسَوُا الْفَصْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٣٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن نسيان الفضل بين الزوجين يدل على أن تذكر الفضل بينهما مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ١٠٢

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ٨٧

فأمروا في هاته الآية بأن يتعاهدوا الفضل ولا ينسوه لأن نسيانه يباعد بينهم وبينه، فيضمحل منهم، وموشك أن يحتاج إلى عفو غيره عنه في واقعة أخرى، ففي تعاهده عون كبير على الإلف والتحابب، وذلك سبيل واضحة إلى الاتحاد والمؤاخاة والانتفاع بهذا الوصف عند حلول التجربة (١).

## • التراضي بالمعروف بين الزوجين

قال تعالى: {وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ } [البقرة/٢٣٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن العضل عن نكاهن أزواجهن بشرط التراضي بالمعروف يدل على أن التراضي بين الزوجين مقصود شرعا.

#### • التشاور

قال تعالى:﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلَادَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ} [البقرة/٢٣٣]

### طريقة دلالة الآية على المقصد:

نفي الجناح عن فطام الصبي باشتراط التشاور بين الزوجين يدل على على أن التشاور بين الزوجين مقصودان شرعا.

#### • ترك الإضرار والاعتداء

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن الإمساك ضرارا واعتداء يدل على أن ترك الإضرار والاعتداء مقصود شرعا.

#### • ترك ظلم النساء

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور (٢/٤٦٥).

قال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿فقد ظلم نفسه ﴾ جعل ظلمهم نساءهم ظلماً لأنفسهم، لأنه يؤدي إلى اختلال المعاشرة واضطراب حال البيت وفوات المصالح بشغب الأذهان في المخاصمات. وظلم نفسه أيضاً بتعريضها لعقاب الله في الآخرة ' وهذا يدل على أن ترك ظلم النساء مقصود شرعا.

#### • التطهر

قال تعالى: {نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ} [البقرة/٢٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: محبة الله سبحانه للمتطهرين تدل على أن التطهر مقصود شرعا.

#### • التقديم للنفس

قال تعالى:﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالتقديم للنفس يدل على أنه مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَقَدِّمُوا لأَنْفُسِكُمْ ﴾ أي: من التقرب إلى الله بفعل الخيرات، ومن ذلك أن يباشر الرحل امرأته، ويجامعها على وجه القربة والاحتساب، وعلى رجاء تحصيل الذرية الذين ينفع الله بمم .

#### • التقوى

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا لَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا لَتَسْمُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اعتبار أن العفو أقرب للتقوى يدل على أن التقوى بين الزوجين مقصودة شرعا.

١ التحرير والتنوير (٢/٣/٢)

۲ تيسير الكريم الرحمن (۱۰۰/۱)

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَحَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بتقوى الله عقب الحديث عن الطلاق والتخيير بين الإمساك والتسريح يدل على أن تقوى الله في العلاقة الزوجية مقصودة شرعا.

وقال تعالى: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اقتران الأمر بتقوى الله مع الأمر بإتيان النساء حتى لا يجاوزوا حدود الله في إتيانهم نساءهم، ولا يضيعوا حق نسائهم بإعفافهم، ويعلموا في كل ذلك أن الله مطلع عليهم ومراقبهم لمن هم تحت أيديهم، وهذا يدل على أن التقوى في حق النساء مقصودة شرعا.

# • حسن اختيار الزوجة

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَتُذَكِّرُونَ ﴾ [البقرة / ٢٦] يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن نكاح المشركات يدل على أن حسن احتيار الزوجة مقصود شرعا

#### • حفظ الدين

قال تعالى:﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ لَلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/٢٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**النهي عن نكاح المشركة والمشرك لأنهم يدعون إلى النار يدل على أن حفظ دين الزوج والزوجة والأولاد مقصود شرعا.

#### • حفظ مال المرأة

قال تعالى: ﴿الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ [البقرة / ٢٢] تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لهي الزوج عن أخذ شيء مما أعطى المرأة يدل على أن حفظ مال المرأة مقصود شرعا.

ويفارقها ﴿بِإِحْسَانٍ﴾ ومن الإحسان أن لا يأخذ على فراقه لها شيئا من مالها، لأنه ظلم، وأخذ للمال في غير مقابلة بشيء، فلهذا قال: ﴿وَلا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلا أَنْ يَخَافَا أَلا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ وهي المخالعة بالمعروف، بأن كرهت الزوجة زوجها، لخلقه أو خلقه أو نقص دينه، وخافت أن لا تطيع الله فيه، ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمًا فِيمًا افْتَدَتْ بِهِ لانه عوض لتحصيل مقصودها من الفرقة، وفي هذا مشروعية الخلع، إذا وحدت هذه الحكمة (١). وإنما رخصه الله تعالى إذا كانت الكراهية والنفرة من المرأة من مبدأ المعاشرة، دفعاً للأضرار عن الزوج في خسارة ما دفعه من الصداق الذي لم ينتفع منه بمنفعة؛ لأن الغالب أن الكراهية تقع في مبدأ المعاشرة لا بعد التعاشر (١).

### • دوام المعاشرة بين الزوجين وإعفاف الزوجة

قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب المغفرة على الفيئة يدل على أن ترك الإيلاء مقصود شرعا.

وقوله: ﴿ فَإِن الله غفور رحيم ﴾ دليل الجواب، أي فحنثهم في يمين الإيلاء مغفور لهم؛ لأن الله غفور رحيم. وفيه إيذان بأن الإيلاء حرام، لأن شأن إيلائهم الوارد فيه القرآن، قصد الإضرار بالمرأة. وقد يكون الإيلاء مباحاً إذا لم يقصد به الإضرار ولم تطل مدته كالذي يكون لقصد التأديب، أو لقصد آخر معتبر شرعاً، غير قصد الإضرار المذموم شرعاً ". وقد خفي على الناس وجه التأجيل بأربعة أشهر، وهو أجل حدده الله تعالى، ولم نطلع على حكمته، وتلك المدة ثلث العام، فلعلها ترجع إلى أن مثلها يعتبر زمناً طويلاً «٤٠).

### • ذم التفريق بين الزوج وزوجه

قال تعالى:﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢/٧٠٤-١١٤).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (٣٨٦/٢).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٣٨٧/٢).

بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ حَلَاقٍ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذم اتباع الشياطين في تعلم السحر الذي يفرق بين المرء وزوجه يدل على أن ترك التفريق بين الزوجين مقصود شرعا.

# • الزواج قائم على اختلاف الجنس

قال تعالى:﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل النساء موضع الحرث يدل على أن الزواج قائم على اختلاف الجنس.

# • السكن

قال تعالى:﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قال ابن عباس: يعني هن سَكَن لكم، وأنتم سكن لهن. وقال الربيع بن أنس: هن لحاف لكم وأنتم لحاف لهن (١)، وهذا يدل على أن السكن بين الزوجين مقصود شرعا.

## • الصدق بين الزوجين

قال تعالى:﴿ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ [البقرة/٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن كتمان الزوجة مافي رحمها يدل بمفهومه عن أن الصدق والوضوح بين الزوجين مقصودان شرعا.

#### • العدل

قال تعالى:﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ﴾ [البقرة/٢٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يقول ابن عاشور: "وأول إعلان هذا العدل بين الزوجين في الحقوق، كان بهاته الآية العظيمة، فكانت هذه الآية من أول ما أنزل في الإسلام.

والمثل أصله النظير والمشابه كالشبه والمثل..، وقد يكون الشيء مثلاً للشيء في جميع صفاته، وقد يكون مثلاً له في بعض صفاته. وهي وجه الشبه. وقد يكون وجه المماثلة ظاهراً لا يحتاج إلى بيانه، وقد يكون خفيا فيحتاج إلى بيانه، وقد ظهر هنا أنه لا يستقيم معنى المماثلة في سائر الأحوال والحقوق: أجناسا

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/١٠٥).

وأنواعا أو أشخاصا ؛ لأن مقتضى الخلقة، ومقتضى المقصد من المرأة والرجل، ومقتضى الشريعة، التخالف بين كثير من أحوال الرجال والنساء في نظام العمران والمعاشرة فلا جرم يعلم كل السامعين أن ليست المماثلة في كل الأحوال، وتعين صرفها إلى معنى المماثلة في أنواع الحقوق على إجمال تبينه تفاصيل الشريعة "(1). ومرجعها إلى نفي الإضرار، وإلى حفظ مقاصد الشريعة من الأمة، وقد أومأ إليها قوله تعالى: {بالمعروف} أي لهن حق متلبساً بالمعروف، غير المنكر، من مقتضى الفطرة، والآداب، والمصالح، ونفي الإضرار، ومتابعة الشرع أ.

#### • العفاف

قال تعالى:﴿وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بابتغاء ما كتب الله منه إعفاف الزوج وإعفاف الزوجة يدل على أن العفاف مقصود شرعا.

#### • العفو

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا لَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّهَ بِمَا لَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٧]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الحث على العفو باعتبار أن العفو أقرب للتقوى يدل على أن العفو بين الزوجين مقصود شرعا حاصة في الأمور المالية.

# • عكوف القلب على الله بصرف الانشغال بمباشرة النساء

قال تعالى:﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: مفهوم الآية أن الرفث لا يحل نهار الصيام وهو يدل على أن عكوف القلب على الله بصرف الانشغال بمباشرة النساء مقصود شرعا.

وقال تعالى:﴿وَلَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آياتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾ [البقرة/١٨٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن مباشرة النساء في الاعتكاف يدل على أن عكوف القلب على الله بصرف الانشغال بمباشرة النساء مقصود شرعا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٣٩٨/٢، ٣٩٩.

۲ التحرير والتنوير (۲/۹۹۳).

وقال تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة/١٩٧] طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن الرفث في الحج يدل على أن عكوف القلب على الله بصرف الانشغال بمباشرة النساء مقصود شرعا.

### • للمرأة والرجل حقوق وواجبات

قال تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قال تعالى: ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ اَي: وللنساء على بعولتهن من الحقوق واللوازم مثل الذي عليهن لأزواجهن من الحقوق اللازمة والمستحبة أوكان الاعتناء بذكر ما للنساء من الحقوق على الرجال، وتشبيهه بما للرجال على النساء؛ لأن حقوق الرجال على النساء مشهورة، مسلمة من أقدم عصور البشر، فأما حقوق النساء فلم تكن مما يلتفت إليه أو كانت متهاوناً بما، وموكولة إلى مقدار حظوة المرأة عند زوجها، حتى جاء الإسلام فأقامها أ.

ذلك أن حال المرأة إزاء الرحل في الجاهلية، كانت زوجة أم غيرها، هي حالة كانت مختلطة بين مظهر كرامة وتنافس عند الرغبة، ومظهر استخفاف وقلة إنصاف، عند الغضب، فأما الأول فناشىء عما حبل عليه العربي من الميل إلى المرأة وصدق المحبة، فكانت المرأة مطمح نظر الرحل، ومحل تنافسه، رغبة في الحصول عليها بوجه من وجوه المعاشرة المعروفة عندهم، وكانت الزوجة مرموقة من الزوج بعين الاعتبار والكرامة. وأما الثاني فالرحل مع ذلك يرى الزوجة مجعولة لخدمته فكان إذا غاضبها أو ناشزته، ربما أشتد معها في حشونة المعاملة، وإذا تخالف رأياهما أرغمها على متابعته، بحق أو بدونه، وكان شأن العرب في هذين المظهرين متفاوتاً بحسب تفاوتهم في الحضارة والبداوة، وتفاوت أفرادهم في الكياسة والجلافه، وتفاوت حال نسائهم في الاستسلام والإباء والشرف وحلافه".

## • قضاء الشهوة

قال تعالى:﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْنَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾[البقرة/٢٢٣]

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠١/١)

٢ التحرير والتنوير (٢/٣٩٦)

٣ التحرير والتنوير (٣٩٧/٢)

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر الأزواج بإيتاء نسائهم أن شاؤوا مقبلين أو مدبرين في موضع الحرث يدل على أن قضاء الشهوة مقصود شرعاً.

قَصَد الله هذا الخطاب الارتفاق بالمخاطبين والتأنس لهم؛ لإشعارهم بأن منعهم من قربان النساء في مدة المحيض منع مؤقت لفائدتهم، وأن الله يعلم أن نساءهم محل تعهدهم وملابستهم، ليس منعهم منهن في بعض الأحوال بأمر هين عليهم لولا إرادة حفظهم من الأذي لل

#### • قوامة الرجل

قال تعالى:﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قال تعالى: ﴿وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ أي: رفعة ورياسة، وزيادة حق عليها٣.

وفي هذا الاهتمام مقصدان:

أحدهما دفع توهم المساواة بين الرحال والنساء في كل الحقوق، توهماً من قوله آنفاً: ﴿وَهُن مثل الذي عليهن بالمعروف﴾.

وثانيهما تحديد إيثار الرحال على النساء بمقدار مخصوص، لإبطال إيثارهم المطلق، الذي كان متبعاً في الجاهلية .

وهذه الدرجة اقتضاها ما أودعه الله في صنف الرجال من زيادة القوة العقلية والبدنية، فإن الذكورة في الحيوان تمام في الخلقة، ولذلك نجد صنف الذكر في كل أنواع الحيوان أذكى من الأنثى، وأقوى حسماً وعزماً، وعن إرادته يكون الصدر، ما لم يعرض للخلقة عارض يوجب انحطاط بعض أفراد الصنف، وتفوق بعض أفراد الآخر نادراً، فلذلك كانت الأحكام التشريعية الإسلامية جارية على وفق النظم التكوينية، لأن واضع الأمرين واحد.

وهذه الدرجة هي ما فضل به الأزواج على زوجاتهم: من الإذن بتعدد الزوجة للرجل، دون أن يؤذن بمثل ذلك للأنثى، وذلك اقتضاه التزيد في القوة الجسمية، ووفرة عدد الإناث في مواليد البشر، ومِن جعل الطلاق بيد الرجل دون المرأة، والمراجعة في العدة كذلك، وذلك اقتضاه التزيد في القوة العقلية وصدق التأمل، وكذلك جعل المرجع في اختلاف الزوجين إلى رأي الزوج في شؤون المنزل، لأن كل

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١٠٠/١)

۲ التحرير والتنوير (۳۰۳/۲)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٠١/١)

ع التحرير والتنوير (۲/۲)

اجتماع يتوقع حصول تعارض المصالح فيه، يتعين أن يجعل له قاعدة في الانفصال والصدر عن رأي واحد معين من ذلك الجمع، ولما كانت الزوجية اجتماع ذاتين لزم جعل إحداهما مرجعاً عند الخلاف، ورجح جانب الرجل لأن به تأسست العائلة، ولأنه مظنة الصواب غالباً .

## • المقصد من اختيار كلمة "بعولتهن": بيان مكانة الرجل وسيادته

وقال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوء وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ اللَّهِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ [البقرة / ٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿وبعولتهنَّ . البعولة جمع بعل، والبعل اسم زوج المرأة. وأصل البعل في كلامهم، السيد. وسمي به الزوج لأنه مَلَكُ أمر عصمة زوجه، ولأن الزوج كان يعتبر مالكاً للمرأة وسيداً لها، فكان حقيقاً بهذا الاسم، ثم لما ارتقى نظام العائلة من عهد إبراهيم عليه السلام فما بعده من الشرائع، أخذ معنى الملك في الزوجية يضعف، فأطلق العرب لفظ الزوج على كل من الرجل والمرأة، اللذين بينهما عصمة نكاح، وهو إطلاق عادل؛ لأن الزوج هو الذي يثنى الفرد، فصارا سواء في الاسم، وقد عبر القرآن بهذا الاسم في أغلب المواضع، غير التي حكى فيها أحوال الأمم الماضية كقوله: ﴿وهذا بعلي شيخا ﴿ [ هود: ٢٢ ]، وغير المواضع التي أشار فيها إلى التذكير بما للزوج من سيادة، نحو قوله تعالى: ﴿وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً ﴾ [ النساء: ١٢٨ ] وهاته الآية كذلك، لأنه لم حعل حق الرجعة للرَّجل جبراً على المرأة، ذكّر المرأة بأنه بعلها قديماً ٢.

# • المقصد من النهي عن قرب النساء حتى يطهرن ويتطهرن: اعتزال الأذى

قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُبحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة/٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أحبر سبحانه بأن المقصد من اعتزال النساء في المحيض هو أن الحيض أذى وهذا يدل على أن اعتزال الأذى مقصود شرعا.

أخبر تعالى أن الحيض أذي، وإذا كان أذي، فمن الحكمة أن يمنع الله تعالى عباده عن الأذي وحده .".

١ التحرير والتنوير (٢/١٤، ٤٠٢)

٢ التحرير والتنوير (٣٩٣/٢)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٠٠/١)

وابتدأ جوابهم عما يصنع الرجل بامرأته الحائض فبين لهم أن الحيض أذى ليكون ما يأتي من النهي عن قربان المرأة الحائض لهياً معلَّلاً فتتلقاه النفوس على بصيرة وتتهيأ به الأمة للتشريع في أمثاله، وعبر عنه بأذى إشارة إلى إبطال ما كان من التغليط في شأنه وشأن المرأة الحائض في شريعة التوراة، وقد أثبت أنه أذى منكَّر و لم يبين جهته فتعين أن الأذى في مخالطة الرجل للحائض.

# • المقصد من النهى عن نكاح المشركات والمشركين: حفظ دين الزوجين

قال تعالى: ﴿وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى النَّامِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ذكر الله سبحانه المقصد من النهي عن نكاح المشرك بأنه دعوتهم إلى النار ، وهذا يدل على أن ترك نكاح المشرك، وأن حفظ دين الزوجين مقصودان شرعا.

لأن المؤمنة ولو بلغت من الدمامة ما بلغت حير من المشركة، ولو بلغت من الحسن ما بلغت، ثم ذكر تعالى، الحكمة في تحريم نكاح المسلم أو المسلمة، لمن خالفهما في الدين فقال: ﴿أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ﴾ أي: في أقوالهم أو أفعالهم وأحوالهم، فمخالطتهم على خطر منهم، والخطر ليس من الأخطار الدنيوية، إنما هو الشقاء الأبدي لله .

ولما كانت رابطة النكاح رابطة اتصال ومعاشرة لهي عن وقوعها مع من يدعون إلى النار خشية أن تؤثر تلك الدعوة في النفس، فإن بين الزوجين مودة وإلفاً يبعثان على إرضاء أحدهما الآخر ولما كانت هذه الدعوة من المشركين شديدة لألهم لا يوحدون الله ولا يؤمنون بالرسل، كان البون بينهم وبين المسلمين في الدين بعيداً جداً لا يجمعهم شيء يتفقون عليه، فلم يبح الله مخالطتهم بالتزوج من كلا الجانبين ".

# • المعاملة بالمعروف

قال تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جعل الله سبحانه مرجع الحقوق بين الزوجين إلى المعروف، وهو: العادة الحارية في ذلك البلد وذلك الزمان من مثلها لمثله، ويختلف ذلك باختلاف الأزمنة والأمكنة، والأحوال، والأشخاص والعوائد. وفي هذا دليل على أن النفقة والكسوة، والمعاشرة، والمسكن، وكذلك الوطء -

١ التحرير والتنوير (٢/٣٦٥، ٣٦٦)

٢ تيسير الكريم الرحمن (٩/١)

۳ التحرير والتنوير (۲/۳۶۳)

الكل يرجع إلى المعروف، فهذا موجب العقد المطلق'.وهذا يدل على أن المعاملة بالمعروف مقصودة شرعا.

وقوله: ﴿بالمعروف﴾ الباء للملابسة، والمراد به ما تعرفه العقول السالمة، المجردة من الانجياز إلى الأهواء، أو العادات أو التعاليم الضالة، وذلك هو الحسن وهو ما جاء به الشرع نصاً أو قياساً، أو اقتضته المقاصد الشرعية أو المصلحة العامة، التي ليس في الشرع ما يعارضها. والعرب تطلق المعروف على ما قابل المنكر أي وللنساء من الحقوق مثل الذي عليهن ملابساً ذلك دائماً للوجه غير المنكر شرعاً وعقلاً، وتحت هذا تفاصيل كبيرة تؤخذ من الشريعة، وهي مجال لأنظار المجتهدين في مختلف العصور والأقطار. فمن يرى أن البنت البكر يجبرها أبوها على النكاح، قد سلبها حق المماثلة للابن، فدخل ذلك تحت الدرجة، وقول من منع جبرها وقال لا تزوج إلا برضاها قد أثبت لها حق المماثلة للرحل، وقول من جعلها منع المرأة من التبرع بما زاد على ثلاثها ألا بإذن زوجها قد سلبها حق المماثلة للرحل، وقول من حعلها كالرجل في تبرعها بما لها قد أثبت لها حق المماثلة للرجل، وقول من معل للمرأة حق الخيار في فراق زوجها إذا كانت به عاهة قد جعل لها حق المماثلة وقول من لم يجعل لها ذلك قد سلبها هذا الحق. وكل ينظر إلى أن ذلك من المعروف أو من المنكر. وهذا الشأن في كل ما أجمع عليه المسلمون من حقوق الصنفين، وما اختلفوا فيه من تسوية بين الرجل والمرأة، أو من تفرقة، كل ذلك منظور فيه إلى تحقيق قوله تعالى: ﴿بالمعروف﴾قطعاً أو ظناً .

وقال تعالى:﴿الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ ﴾ [البقرة/٢٢٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أمر تعالى الزوج، أن يمسك زوجته ﴿بِمَعْرُوفٍ ﴾ أي: عشرة حسنة، ويجري مجرى أمثاله مع زوجاتهم ٤.وهذا يدل على أن المعاملة بالمعروف مقصودة شرعا.

النهي عن أن تكلف الزوجة زوجها فوق وسعه وطاقته في النفقة

قال تعالى:﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [البقرة/٢٣٣]

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١٠١/١)

٢" اختلف العلماء في هذه المسألة على قولين:

القول الأول: لابن حزم وهو أنه: لا يجوز للولي إحبار البكر البالغة على النكاح.ووافقه الحنفية، وهو رواية عن الإمام أحمد، وهو اختيار شيخ الإسلام،وتلميذه ابن القيم.

القول الثاني: يجوز للولي إجبار البكر البالغة على النكاح. وبه قال: المالكية، والشافعية، ورواية عن الإمام أحمد وهي الأصح، وقد استحب الشافعية استئذاها". نقلا عن موقع جامعة أم القرى للرسائل العلمية: المسائل الفقهية التي أنكر ابن حزم الاستدلال بها بالقياس ، كتاب النكاح\_الجنايات\_الحدود\_الديات لمحمد إبراهيم عبد الرحمن النملة.

٣ التحرير والتنوير (٢/٠٠)

٤ تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي تكليف الزوج بما ليس في وسعه يدل على أن النفقة بقدر الوسع مقصودة شرعا وأن ترك تكليف الزوج فوق ما في وسعه "فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني، ولا من لم يجد شيئا بالنفقة حتى يجد" مقصود شرعا.

### المطلب العاشر: الطلاق

# • الإرادة الحسنة بين الزوجين

قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوء وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:اشتراط أحقية الزوج في رد زوجته بإرادته الإصلاح يدل على أن الإرادة الحسنة في العلاقة بين الزوجين والإصلاح بينهما مقصودان شرعا.

قوله: ﴿إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا﴾ أي: رغبة وألفة ومودة.ومفهوم الآية ألهم إن لم يريدوا الإصلاح، فليسوا بأحق بردهن، فلا يحل لهم أن يراجعوهن، لقصد المضارة لها، وتطويل العدة عليها .

### • الإصلاح

قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوء وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/ ٢٢٨].

طريقة دلالة الآية على المقصد:اشتراط إرادة الإصلاح في رد المرأة يدل على أن الإصلاح بين الزوجين مقصود شرعا.

۲ تيسير الكريم الرحمن (۱۰۱/۱)

ا تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

# إقامة حدود الله بين الزوجين

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إباحة الخلع حال حوف عدم إقامة حدود الله يومئ إلى أن إقامة حدود الله مقصودة شرعا بين الزوجين.

وقال تعالى:﴿ إِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اشتراط حواز التراجع بين الزوجين بظن إقامة حدود الله يدل على أن إقامة حدود الله بينهما مقصودة شرعا.

يشترط في التراجع أن يظنا ﴿أَنْ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ بأن يقوم كل منهما، بحق صاحبه، وذلك إذا ندما على عشرةما السابقة الموجبة للفراق، وعزما أن يبدلاها بعشرة حسنة، فهنا لا جناح عليهما في التراجع.

ومفهوم الآية الكريمة، أنهما إن لم يظنا أن يقيما حدود الله، بأن غلب على ظنهما أن الحال السابقة باقية، والعشرة السيئة غير زائلة أن عليهما في ذلك جناحا، لأن جميع الأمور، إن لم يقم فيها أمر الله، ويسلك بها طاعته، لم يحل الإقدام عليها .

# • التسريح بإحسان

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة / ٢٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الأمر بإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان يدل على أن المعروف مقصود شرعا في الإمساك وأن الإحسان مقصود شرعا في التسريح.

أي إذا طلقتها واحدة أو اثنتين فأنت مخير ما دامت باقية في عدتها، أن تردها إليك ناويا الإصلاح بما والإحسان إليها، وبين أن تتركها حتى تنقضي عدتها فتبين منك وتطلق سراحها محسنا إليها، لا تظلمها من حقها شيئا ولا تضار بما<sup>(۲)</sup>.

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

٢ تفسير القرآن العظيم ص ٢٣٨

والمعروف هنا هو ما عرفه الناس في معاملاتهم من الحقوق التي قررها الإسلام أو قررتها العادات التي لا تنافي أحكام الإسلام. وهو يناسب الإمساك لأنه يشتمل على أحكام العصمة كلها من إحسان معاشرة، وغير ذلك، فهو أعم من الإحسان. وأما التسريح فهو فراق ومعروفه منحصر في الإحسان إلى المفارقة بالقول الحسن والبذل بالمتعة .

## • جبر كسر الزوجة بالمتعة

قال تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة/٢٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أي: ليس عليكم يا معشر الأزواج حناح وإثم، بتطليق النساء قبل المسيس، وفرض المهر، وإن كان في ذلك كسر لها، فإنه ينجبر بالمتعة، فعليكم أن تمتعوهن بأن تعطوهن شيئا من المال، حبرا لخواطرهن ، فكما تسببوا لتشوفهن واشتياقهن، وتعلق قلوبهن، ثم لم يعطوهن ما رغبن فيه، فعليهم في مقابلة ذلك المتعة <sup>۲</sup>، وهذايدل على أن جبر كسرالمرأة بالمتعة مقصود شرعا.

### • رفع الضرر

قال تعالى:﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة/٢٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تحديد الطلاق بالمرتين رفع للضرر عن الزوجة وهذا يدل على أن رفع الضرر مقصود شرعا.

كان الطلاق في الجاهلية، واستمر أول الإسلام، يطلق الرحل زوجته بلا نهاية، فكان إذا أراد مضارقها، طلقها، فإذا شارفت انقضاء عدتها، راجعها، ثم طلقها وصنع بها مثل ذلك أبدا، فيحصل عليها من الضرر ما الله به عليم، فأخبر تعالى أن ﴿الطَّلاقَ﴾ أي: الذي تحصل به الرجعة ﴿مَرَّتَانِ﴾ ليتمكن الزوج إن لم يرد المضارة من ارتجاعها، ويراجع رأيه في هذه المدة، وأما ما فوقها، فليس محلا لذلك، لأن من زاد على الثنتين، فإما متجرئ على المحرم، أو ليس له رغبة في إمساكها، بل قصده المضارة (٣).

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَحَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

١ التحرير والتنوير (٤٠٧/٢)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١٠٥/١)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١).

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن إمساك الزوجة بقصد الإضرار والاعتداء يدل عن أن ترك قصد الإضرار والاعتداء مقصود شرعا.

قال تعالى: ﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا﴾ أعيدت هنا أحوال الإمساك والتسريح هنا ليبنى عليه النهي عن المضارة، والذي تخاف مضارته بمنزلة بعيدة عن أن يطلب منه الإحسان، فطلب منه الحق، وهو المعروف الذي عدم المضارة من فروعه، سواء في الإمساك أو في التسريح، ومضارة كل بما يناسبه .

وقوله: ﴿لتعتدوا﴾ جُرَّ باللام ولم يعطف بالفاء؛ لأن الجر باللام هو أصل التعليل، وحذف مفعول «تعتدوا» ليشمل الاعتداء عليهن وعلى أحكام الله تعالى وقوله ﴿فقد ظلم نفسه ﴾ حعل ظلمهم نشاءهم ظلماً لأنفسهم، لأنه يؤدي إلى اختلال المعاشرة، واضطراب حال البيت، وفوات المصالح بشغب الأذهان في المخاصمات، وظلم نفسه أيضاً بتعريضها لعقاب الله في الآخرة ٢٠.

#### • العفو

قال تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اَلَّا يَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اَلْقَوْرَى وَلَا تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٧]

طريقة دلالة الآية على المقصد:الترغيب في العفو بأنه أقرب للتقوى يدل على أن العفو مقصود شرعا.

"رغب في العفو، وأن من عفا كان أقرب لتقواه، لكونه إحسانا موجبا لشرح الصدر، ولكون الإنسان لا ينبغي أن يهمل نفسه من الإحسان والمعروف، وينسى الفضل الذي هو أعلى درجات المعاملة، لأن معاملة الناس فيما بينهم على درجتين: إما عدل وإنصاف واجب وهو أخذ الواجب وإعطاء الواجب، وإما فضل وإحسان، وهو إعطاء ما ليس بواجب والتسامح في الحقوق والغض مما في النفس، فلا ينبغي للإنسان أن ينسى هذه الدرجة ولو في بعض الأوقات وخصوصا لمن بينك وبينه معاملة أو مخالطة، فإن الشم مجاز المحسنين بالفضل والكرم (٣).

ومعنى كون العفو أقرب للتقوى: أن العفو أقرب إلى صفة التقوى من التمسك بالحق، لأن التمسك بالحق لأن التمسك بالحق لا ينافي التقوى لكنه يؤذن بتصلب صاحبه وشدته، والعفو يؤذن بسماحة صاحبه ورحمته، والقلب المطبوع على السماحة والرحمة، أقرب إلى التقوى من القلب الصلب الشديد، لأن التقوى

١ التحرير والتنوير (٢/٢٤)

٢ التحرير والتنوير (٢/٣/٤)

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن ١٠٦.

تقرب بمقدار قوة الوازع، والوازع شرعي وطبعي، وفي القلب المفطور على الرأفة والسماحة لين يزعه عن المظالم والقساوة فتكون التقوى أقرب إليه لكثرة أسبابها فيه (١).

#### • المتعة بالمعروف

قال تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسنينَ ﴾ [البقرة/٣٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أمر الله سبحانه كل من الموسر والمعسر بالمتعة بالمعروف للمرأة المطلقة قبل المسيس والفرض يدل على أن المتعة بالمعروف على قدر الموسع مقصودة شرعا.

هذا يرجع إلى العرف، وأنه يختلف باختلاف الأحوال ولهذا قال: ﴿مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ﴾ .

المقصد من إباحة الخلع: افتداء المرأة من زوجها إن خافت أن لا تقيم حدود الله فيه، ولم
 تقدر على معاشرته

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ [البقرة / ٢٦]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**المقصد من إباحة افتداء المرأة نفسها من زوجها حوفها من عدم إقامتها لحدود الله.

إذا تشاقق الزوجان، ولم تقم المرأة بحقوق الرجل وأبغضته ولم تقدر على معاشرته، فلها أن تفتدي منه بما أعطاها، ولا حرج عليها في بذلها، ولا عليه في قبول ذلك منها بالأنه عوض لتحصيل مقصودها من الفرقة، وفي هذا مشروعية الخلع، إذا وحدت هذه الحكمة .

• المقصد من إباحة الطلاق: التخلص من الصحبة بين متنافرين في الأخلاق لئلا تنقلب العشرة إلى شقاق وعداوة

قال تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة/٢٣٦]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢/٤٦٤.

٢ تيسير الكريم الرحمن (١٠٥/١)

٣ تفسير القرآن العظيم (٦١٣/١)

ع تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الجناح عن الطلاق قبل المسيس يدل على إباحة الطلاق وأن المقصد من ذلك يوضحه قول ابن عاشور: "إن القانون العام لانتظام المعاشرة هو الوفاق في الطبائع والأحلاق والأهواء والأميال، وقد وحدنا المعاشرة نوعين: أولهما: معاشرة حاصلة بحكم الضرورة، وهي معاشرة النسب، المختلفة في القوة والضعف، بحسب شدة قرب النسب وبعده وقد جعل الله في مقدار قرب النسب تأثيراً في مقدار الملاءمة؛ لأنه بمقدار قرب النسيب، يكون التئام الذات مع الأحرى أقوى وأتم، وتكون المحاكة والممارسة والتقارب أطول، فنشأ من السببين الجبلي، والاصطحابي، ما يقوي اتحاد النفوس في الأهواء والأميال بحكم الجبلة، وحكم التعود والإلف، وهكذا يذهب ذلك السببان يتباعدان بمقدار ما يتباعد النسيب.

النوع الثاني: معاشرة بحكم الاختيار وهي معاشرة الصحبة والخلة والحاجة والمعاونة، وما هي إلا معاشرة مؤقتة تطول أو تقصر، وتستمر أو تغب، بحسب قوة الداعي وضعفه، وبحسب استطاعة الوفاء بحقوق تلك المعاشرة، والتقصير في ذلك، والتخلص من هذا النوع ممكن إذا لم تتحد الطباع.

ومعاشرة الزوجين في التنويع، هي من النوع الثاني، وفي الآثار محتاجة إلى آثار النوع الأول، وينقصها من النوع الأول سببه الجبلي لأن الزوجين يكثر ألا يكونا قريبين وسببه الاصطحابي، في أول عقد التزوج حتى تطول المعاشرة ويكتسب كل من الآخر خلقه، إلا أن الله تعالى جعل في رغبة الرجل في المرأة إلى حد أن خطبها، وفي ميله إلى التي يراها، مذ انتسبت به واقترنت، وفي نيته معاشرة المعاشرة طيبة، وفي مقام مقابلة المرأة الرجل بمثل ذلك ما يغرز في نفس الزوجين نوايا وخواطر شريفة وثقة بالخير، تقوم مقام السبب الجبلي، ثم تعقبها معاشرة وإلف تكمل ما يقوم مقام السبب الاصطحابي، وقد أشار الله تعالى إلى هذا السر النفساني الجليل، بقوله: ﴿ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة ﴿ [ الروم: ٢١ ].

وقد يعرض من تنافر الأخلاق وتجافيها ما لا يطمع معه في تكوين هذين السببين أو أحدهما، فاحتيج إلى وضع قانون للتخلص من هذه الصحبة، لئلا تنقلب سبب شقاق، وهذا التخلص هو المسمى: بالطلاق، فقد يعمد إليه الرحل بعد لأي، وقد تسأله المرأة من الرحل، وجعل الشرع للحاكم إذا أبى الزوج الفراق ولحق الزوجة الضرُّ من عشرته، بعد ثبوت موجباته، أن يطلقها عليه"\.

## • المقصد من إباحة الطلاق قبل المسيس:

قال تعالى:﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسنينَ ﴾ [البقرة/٢٣٦]

١ التحرير والتنوير (٢/٩٥٤)

طريقة دلالة الآية على المقصد: -قد يظن أن - الطلاق قبل البناء بالمرأة ممنوعاً؛ إذ لم تقع تجربة الأخلاق، لكن لما كان الداعي إلى الطلاق قبل البناء لا يكون إلا لسبب عظيم لأن أفعال العقلاء تصان عن العبث، كيف يعمد راغب في امرأة، باذل لها ماله ونفسه إلى طلاقها قبل التعرف بها، لولا أن قد علم من شأنها ما أزال رجاءه في معاشرتها، فكان التخلص وقتئذ قبل التعارف، أسهل منه بعد التعارف.

• المقصد من اشتراط التزوج بزوج ثان حتى تباح للأول بعد الطلقة الثالثة: تحذير الزوج من المسارعة بالطلقة الثالثة

قال تعالى:﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وقوله: ﴿ فلا تحل له ﴾ أي تحرم عليه وذكر قوله: ﴿ من بعد ﴾ أي من بعد ثلاث تطليقات تسجيلاً على المطلق، وإيماء إلى علة التحريم، وهي تماون المطلق بشأن امرأته، واستخفافه بحق المعاشرة، حتى جعلها لعبة تقلبها عواصف غضبه وحماقته .

-وقد -رتب الله على الطلقة الثالثة حكمين وهما سلب الزوج حق الرجعة، بمجرد الطلاق، وسلب المرأة حق الرضا بالرجوع إليه إلا بعد زوج، واشتراط التزوج بزوج ثان بعد ذلك لقصد تحذير الأزواج من المسارعة بالطلقة الثالثة، إلا بعد التأمل والتريث، الذي لا يبقى بعده رجاء في حسن المعاشرة، للعلم بحرمة العود إلا بعد زوج، فهو عقاب للأزواج المستخفين بحقوق المرأة، إذا تكرر منهم ذلك ثلاثاً، بعقوبة ترجع إلى إيلام الوحدان، لما ارتكز في النفوس من شدة النفرة من اقتران امرأته برجل آخر .وقد علم السامعون أن اشتراط نكاح زوج آخر هو تربية للمطلقين ".

# • المقصد من جعل العصمة الرجل: حض الرجل على مراجعة نسائه

قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوء وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة /٢٢٨].

طريقة دلالة الآية على المقصد:يقول ابن عاشور: "وقوله: { ﴿ فِي ذلك } الإشارة بقوله: ﴿ ذلك ﴾ إلى التربص بمعنى مدته، أي للبعولة حق الإرجاع في مدة القروء الثلاثة، أي لا بعد ذلك كما هو مفهوم

١ التحرير والتنوير (٢/٢١)

٢ التحرير والتنوير (٢/٥/٤)

٣ المرجع السابق

القيد. هذا تقرير معنى الآية، على ألها جاءت لتشريع حكم المراجعة في الطلاق ما دامت العدة، وعندي أن هذا ليس مجرد تشريع للمراجعة بل الآية جامعة لأمرين: حكم المراجعة، وتحضيض المطلقين على مراجعة المطلقات، وذلك أن المتفارقين لا بد أن يكون لأحدهما أو لكليهما، رغبة في الرجوع، فالله يعلم الرجال بألهم أولى بأن يرغبوا في مراجعة النساء، وأن يصفحوا عن الأسباب التي أوجبت الطلاق لأن الرجل هو مظنة البصيرة والاحتمال، والمرأة أهل الغضب والإباء"\.

"فالتخلص قد يكون مرغوباً لكلا الزوجين، وهذا لا إشكال فيه، وقد يكون مرغوباً لأحدهما ويمتنع منه الآخر، فلزم ترجيح أحد الجانبين وهو جانب الزوج لأن رغبته في المرأة أشد، كيف وهو الذي سعى إليها ورغب في الاقتران بها؛ ولأن العقل في نوعه أشد، والنظر منه في العواقب أسد، ولا أشد احتمالاً لأذى وصبراً على سوء خلق من المرأة، فجعل الشرع التخلص من هذه الورطة بيد الزوج، وهذا التخلص هو المسمى: بالطلاق، فقد يعمد إليه الرجل بعد لَأْي، وقد تسأله المرأة من الرجل، وجعل الشرع للحاكم إذا أبي الزوج الفراق ولحق الزوجة الضرُّ من عشرته، بعد ثبوت موجباته، أن يطلقها عليه" .

# • المقصد من الطلاق الذي تحصل به الرجعة مرتان: أن يراجع المطلق رأيه

قال تعالى: ﴿الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تَلْكَ حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة/ ٢٣٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أحبر تعالى أن ﴿الطَّلاقَ﴾ أي: الذي تحصل به الرجعة ﴿مَرَّتَانِ﴾ ليتمكن الزوج إن لم يرد المضارة من ارتجاعها، ويراجع رأيه في هذه المدة، وأما ما فوقها، فليس محلا لذلك، لأن من زاد على الثنتين، فإما متجرئ على المحرم، أو ليس له رغبة في إمساكها، بل قصده المضارة ".

والتسريح بإحسان توسعة على الناس ليرتأوا بعد الطلاق ما يليق بحالهم وحال نسائهم، فلعلهم تعرض لهم ندامة بعد ذوق الفراق ويحسوا ما قد يغفلون عن عواقبه حين إنشاء الطلاق، عن غضب أو عن ملالة، وليس ذلك ليتخذوه ذريعة للإضرار بالنساء كما كانوا يفعلون قبل الإسلام (٤).

# • المقصد من عدة المطلقة والنهي عن كتمان مافي رحمها

١ التحرير والتنوير (٢/ ٣٩٥)

٢ التحرير والتنوير (٢/٩٥٤)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٠٢/١)

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٢/٢)

قال تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءِ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلَّا لَهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلَّا لَهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِلَّا لَهُ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٢٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لهذه العدة عِدّةُ حِكَم، منها: العلم ببراءة الرحم، إذا تكررت عليها ثلاثة الأقراء، علم أنه ليس في رحمها حمل، فلا يفضي إلى اختلاط الأنساب، ولهذا أوجب تعالى عليهن الإخبار عن ﴿مَا حَلَقَ اللّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ ﴾ وحرم عليهن كتمان ذلك، من حمل أو حيض، لأن كتمان ذلك يفضي إلى مفاسد كثيرة، فكتمان الحمل موجب أن تلحقه بغير من هو له رغبة فيه واستعجالا لانقضاء العدة، فإذا ألحقته بغير أبيه حصل من قطع الرحم والإرث، واحتجاب محارمه وأقاربه عنه، وربما تزوج ذوات محارمه، وحصل في مقابلة ذلك إلحاقه بغير أبيه، وثبوت توابع ذلك، من الإرث منه وله، ومن جعل أقارب الملحق به أقارب له، وفي ذلك من الشر والفساد، ما لا يعلمه إلا رب العباد. وأما كتمان الحيض، بأن استعجلت وأخبرت به وهي كاذبة، ففيه من انقطاع حق الزوج عنها، وإباحتها لغيره وما يتفرع عن ذلك من الشر، كما ذكرنا، وإن كذبت وأخبرت بعدم وجود الحيض، لتطول العدة، فتأخذ منه نفقة غير واجبة عليه، بل هي سحت عليها محرمة من جهتين: من كونما لا تستحقه، ومن كونما نسبته إلى حكم الشرع وهي كاذبة، وربما راجعها بعد انقضاء العدة، فيكون ذلك سفاحا، لكونما أحنبية عنه.

وقوله: ﴿وبعولتهن أحق بردهن في ذلك﴾ هذه حكمة أحرى في هذا التربص، وهي: أنه ربما أن زوجها ندم على فراقه لها، فجعلت له هذه المدة، ليتروى بما ويقطع نظره .

وقد اختلف العلماء في المراد من القروء في أنه الحيض أو الطهر أ. ويقول ابن عاشور: "ومرجع النظر عندي في هذا إلى الجمع بين مقصدي الشارع من العدة وذلك أن العدة قصد منها تحقق براءة رحم المطلقة من حمل المطلق، وانتطار الزوج لعله أن يرجع. فبراءة الرحم تحصل بحيضة أو طهر واحد، وما زاد عليه تمديد في المدة انتظاراً للرجعة. فالحيضة الواحدة قد جعلت علامة على براءة الرحم، في استبراء الأمة في انتقال الملك، وفي السبايا، وفي أحوال أخرى، مختلفاً في بعضها بين الفقهاء، فتعين أن ما زاد على حيض واحد ليس لتحقق عدم الحمل، بل لأن في تلك المدة رفقاً بالمطلق، ومشقة على المطلقة، فتعارض المقصدان، وقد رجح حق المطلق في انتظاره أمداً بعد حصول الحيضة الأولى وانتهائها،

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠١/١)

Y يقول ابن قدامة:" احتلفت الرواية عن أحمد فروي ألها الحيض. روي ذلك عن عمر وعلي وابن عباس وسعيد بن المسيب والثوري والأوزاعي، وأصحاب الرأي. والرواية الثانية عن أحمد ألها الأطهار. وهو قول زيد وابن عمر وعائشة ومالك والشافعي وأبو ثور". (المغنى 1/1، ٢٠) باختصار.

وحصول الطهر بعدها، فالذين جعلوا القروء أطهاراً راعوا التخفيف عن المرأة، مع حصول الإمهال للزوج، واعتضدوا بالأثر. والذين جعلوا القروء حيضات زادوا للمطلق إمهالاً؛ لأن الطلاق لا يكون إلا في طهر عند الجميع، كما ورد في حديث عمر بن الخطاب في الصحيح، واتفقوا على أن الطهر الذي وقع الطلاق فيه معدود في الثلاثة القروء"\.

# المقصد من النهي عن عضل النساء عن نكاح أزواجهن: أنه أزكى وأطهر

قال تعالى:﴿ وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَلْتُهُ يَعْلَمُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَلْتُهُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة/٢٣٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: المراد من هذه الآية مخاطبة أولياء النساء بألا يمنعوهن من مراجعة أزواجهن بعد أن أمر المفارقين بإمساكهن بمعروف ورغبهم في ذلك، إذ قد علم أن المرأة إذا رأت الرغبة من الرجل الذي كانت تألفه وتعاشره لم تلبث أن تقرن رغبته برغبتها، فإن المرأة سريعة الانفعال قريبة القلب، فإذا جاء منع فإنما يجيء من قبل الأولياء ولذلك لم يذكر الله ترغيب النساء في الرضا بمراجعة أزواجهن ولهي الأولياء عن منعهن من ذلك. وقد عرف من شأن الأولياء في الجاهلية وما قاربها، الأنفة من أصهارهم، عند حدوث الشقاق بينهم وبين ولاياهم، وربما رأوا الطلاق استخفافاً بأولياء المرأة وقلة اكتراث بهم، فحملتهم الحمية على قصد الانتقام منهم عند ما يرون منهم ندامة، ورغبة في المراجعة أ.

وقوله: ﴿إذَا تراضوا بينهم بالمعروف﴾ شرط للنهي، لأن الولي إذا علم عدم التراضي بين الزوجين، ورأى أن المراجعة ستعود إلى دخل وفساد فله أن يمنع مولاته نصحاً لها، وفي هذا الشرط إيماء إلى علة النهي: وهي أن الولي لا يحق له منعها مع تراضي الزوجين بعود المعاشرة، إذ لا يكون الولي أدرى بميلها منها

وقوله: ﴿ ذلكم أزكى لكم وأطهر ﴾ معنى أزكى وأطهر أنه أوفر للعرض وأقرب للخير، فأزكى دال على النماء والوفر، وذلك أهم كانوا يعضلونهن حمية وحفاظاً على المروءة من لحاق ما فيه شائبة الحطيطة، فأعلمهم الله أن عدم العضل أوفر للعرض؛ لأن فيه سعياً إلى استبقاء الود بين العائلات التي تقاربت بالصهر والنسب؛ فإذا كان العضل إباية للضيم، فالإذن لهن بالمراجعة حلم وعفو ورفاء للحال وذلك أنفع من إباية الضيم.

١ التحرير والتنوير (٢/٩/٣)

٢ التحرير والتنوير (٢/٥/٤)

٣ التحرير والتنوير (٢/٦/٤)

وأما قوله: ﴿وأطهر﴾ فهو معنى أنزه، أي إنه أقطع لأسباب العداوات والإحن والأحقاد بخلاف العضل الذي قصدتم منه قطع العود إلى الخصومة، وماذا تضر الخصومة في وقت قليل يعقبها رضا ما تضر الإحن الباقية والعداوات المتأصلة، والقلوب المحرَّقة أ.

# • النهي عن التحيل

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلَا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٣١]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اتخاذ إمساك المرأة في عدها حيلة للإضرار بها وتطويل العدة عليها يدل على أن إبطال الحيل أمر مقصود شرعا.

فالمخاطبون بهذه الآيات محذرون أن يجعلوا حكم الله في العدة، الذي قصد منه انتظار الندامة وتذكر حسن المعاشرة، لعلهما يحملان المطلق على إمساك زوجته حرصاً على بقاء المودة والرحمة، فيغيروا ذلك ويجعلوه وسيلة إلى زيادة النكاية، وتفاقم الشر والعداوة (٢).

(٢) التحرير والتنوير (٢/٤٢٤)

١ التحرير والتنوير (٢٨/٢)

### المطلب الحادي عشر: الرضاع

## التراض والتشاور في مصلحة ولدهما

قال تعالى:﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: اشترط في نفي الجناح عن فصال الولد التراض والتشاور بين الزوجين في مصلحة ولدهما في فطامه يدل على ألهما مقصودان شرعاً.

# • رزق وكسوة المرضع بالمعروف

قال تعالى: ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:أوجب الله سبحانه على الزوج النفقة على مرضعة ولده بالمعروف سواء كانت بعصمته أو لا وهذا يدل على أن النفقة بالمعروف مقصودة شرعا..

وقوله: ﴿بالمعروف﴾، أي بما حرت به عادة أمثالهن في بلدهن من غير إسراف ولا إقتار، بحسب قدرته في يسارهن وتوسطه وإقتاره (٢).

# • كون الرضاع حولين

قال تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة/٢٣٣] طريقة دلالة الآية على المقصد:هذا خبر بمعنى الأمر، تنزيلا له منزلة المتقرر، الذي لا يحتاج إلى أمر بأن ﴿يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ ﴾ . فإن أمر الإرضاع مهم، لأن به حياة النسل، ولأن تنظيم أمره من أهم شؤون أحكام العائلة '.

## • النفقة على قدر الوسع

قال تعالى:﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [البقرة/٢٣٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: نفي الله سبحانه تكليف الزوج بالنفقة إلا على قدر وسعه وطاقته يدل على أن النفقة على قدر الوسع مقصودة شرعا.

قال: ﴿لا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلا وُسْعَهَا﴾ فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني، ولا من لم يجد شيئا بالنفقة حتى يجد (١).

<sup>1</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

٢ تفسير القرآن العظيم ٢٤٩

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

ع التحرير والتنوير (۲/۹/۲)

# • النهي عن إضرار الوالدة بولدها أو الوالد بولده

قال تعالى:﴿ لَا تُضَارُّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ [البقرة/٢٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لهي الله سبحانه عن إضرار أي من الوالدين الآخر بولده يدل على أن ترك الإضرار في ذلك مقصود شرعا.

قوله: ﴿لا تُضَارُ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ أَي: لا يحل أن تضار الوالدة بسبب ولدها، إما أن تمنع من إرضاعه، أو لا تعطى ما يجب لها من النفقة، والكسوة أو الأجرة، ﴿وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ ﴾ بأن تمتنع من إرضاعه على وجه المضارة له، أو تطلب زيادة عن الواجب، ونحو ذلك من أنواع الضرر (٢). لأن إدخال الضر على أحد، بسبب ما هو بضعة منه، يكاد يخرج عن طاقة الإنسان، لأن الضرار تضيق عنه الطاقة، وكونه بسبب من يترقب منه أن يكون سبب نفع أشد ألما على النفس فكان ضره أشد (٣).

## • الرضاع حق والدته

قال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة/٣٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿أولادهن﴾ صرح بالمفعول مع كونه معلوماً، إيماء إلى أحقية الوالدات بذلك وإلى ترغيبهن فيه؛ لأن في قوله: ﴿أولادهن تذكيراً لهن بداعي الحنان والشفقة، فعلى هذا التفسير وهو الظاهر من الآية والذي عليه جمهور السلف ليست الآية واردة إلا لبيان إرضاع المطلقات أولادهن، فإذا رامت المطلقة إرضاع ولدها فهي أولى به، سواء كانت بغير أجر أم طلبت أجر مثلها(٤).

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

٣ تفسير القرآن العظيم (٤٣٣/٢)

ع التحرير والتنوير (۲/۳۶)

### المطلب الثاني عشر: العدة

#### • حفظ النسب

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: أوجب الله سبحان على المتوفى عنها زوجها أن تتربص بنفسها أربعة أشهر وهذا يدل على أن تربص أربعة أشهر لمقصد حفظ النسب.

وقد جعل الله عدة الوفاة منوطة بالأمد الذي يتحرك في مثله الجنين تحركاً بيناً، محافظة على أنساب الأموات؛ فإنه جعل عدة الطلاق ما يدل على براءة الرحم دلالة ظنية وهو الأقراء على ما تقدم؛ لأن المطلق يعلم حال مطلقته من طهر وعدمه، ومن قربانه إياها قبل الطلاق وعدمه، وكذلك العلوق لا يخفى فلو ألها ادعت عليه نسباً وهو يوقن بانتفائه، كان له في اللعان مندوحة، أما الميت فلا يدافع عن نفسه، فجعلت عدته أمداً مقطوعاً بانتفاء الحمل في مثله وهو الأربعة الأشهر والعشرة، وجعلت العشر الليالي الزائدة على الأربعة الأشهر، لتحقق تحرك الجنين تحركاً بيناً، فإذا مضت هذه المدة حصل اليقين بانتفاء الحمل؛ إذ لو كان ثمة حمل لتحرك لا محالة، وهو يتحرك لأربعة أشهر، وزيدت عليها العشر احتياطاً لاختلاف حركات الأجنة قوة وضعفاً، باختلاف قوى الأمزجة (1).

يقول ابن عاشور: " نرى بمسلك السبر والتقسيم أن عدة الوفاة إما أن تكون لحكمة تحقق النسب أو عدمه، وإما أن تكون لقصد الإحداد على الزوج، لما نسخ الإسلام ما كان عليه أهل الجاهلية من الإحداد حولاً كاملاً، أبقى لهن ثلث الحول، كما أبقى للميت حق الوصية بثلث ماله، وليس لها حكمة غير هذين؛ إذ ليس فيها ما في عدة الطلاق من حكمة انتظار ندامة المطلق، وليس هذا الوجه الثاني بصالح للتعليل، لأنه لا يظن بالشريعة أن تقرر أوهام أهل الجاهلية، فتبقي منه تراثاً سيئاً، ولأنه قد عهد من تصرف الإسلام إبطال تمويل أمر الموت والجزع له، الذي كان عند الجاهلية عرف ذلك في غير ما موضع من تصرفات الشريعة، ولأن الفقهاء اتفقوا على أن عدة الحامل من الوفاة وضع حملها، فلو كانت عدة غير الحامل لقصد استبقاء الحزن لاستوتا في العدة، فتعين أن حكمة عدة الوفاة هي تحقق الحمل أو عدمه" أ.

ويقول ابن عاشور: " فإن قلت: كيف لا تلتفت الشريعة على هذا إلى ما في طباع النساء من الحزن على وفاة أزواجهن؟ وكيف لا تبقى بعد نسخ حزن الحول الكامل مدة ما يظهر فيها حال المرأة؟ وكيف تحل

١ التحرير والتنوير (٢/٢))

۲ التحرير والتنوير (۲/۲۶)

الحامل للأزواج لو وضعت؟ قلت: كان أهل الجاهلية يجعلون إحداد الحول فرضاً على كل متوفى عنها، والأزواج في هذا الحزن متفاوتات، وكذلك هن متفاوتات في المقدرة على البقاء في الانتظار لقلة ذات الليد في غالب النساء، فكن يصبرن على انتظار الحول راضيات أو كارهات، فلما أبطل الشرع ذلك فيما أبطل من أوهام الجاهلية، لم يكترث بأن يشرع للنساء حكماً في هذا الشأن، ووكله إلى ما يحدث في نفوسهن وجدتهن، كما يوكل جميع الجبليات والطبيعيات إلى الوجدان؛ فإنه لم يعين للناس مقدار الأكلات والأسفار والحديث ونحو هذا، وإنما اهتم بالمقصد الشرعي وهو حفظ الأنساب، فإذا قضى حقه فقد بقي للنساء أن يفعلن في أنفسهن ما يشأن من المعروف، كما قال: {فلا جناح عليكم فيما فعلن } فإذا شاءت المرأة بعد انقضاء العدة أن تحبس نفسها فلتفعل "\.

وقال تعالى:﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَيْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن عقد النكاح قبل انقضاء العدة يدل على أن حفظ الأنساب مقصود شرعا.

قوله: ﴿وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ يعني: ولا تعقدوا العقد بالنكاح حتى تنقضي العدة ٢.

# • المقصد من إباحة تعريض الخطبة للمعتدة دون التصريح

قال تعالى:﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ [البقرة/٢٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:هذا حكم المعتدة من وفاة، أو المبانة في الحياة، فيحرم على غير مبينها أن يصرح لها في الخطبة، وهو المراد بقوله: ﴿وَلَكِنْ لا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرَّا﴾ وأما التعريض، فقد أسقط تعالى فيه الجناح.

والفرق بينهما: أن التصريح، لا يحتمل غير النكاح، فلهذا حرم، خوفا من استعجالها، وكذبها في انقضاء عدتما، رغبة في النكاح، ففيه دلالة على منع وسائل المحرم، وقضاء لحق زوجها الأول، بعدم مواعدتما لغيره مدة عدتما.

١ التحرير والتنوير (٢/٥٤٤)

۲ تفسير القرآن العظيم (۲/۰۶۱)

وأما التعريض، وهو الذي يحتمل النكاح وغيره، فهو حائز للبائن كأن يقول لها: إني أريد التزوج، وإني أحب أن تشاوريني عند انقضاء عدتك، ونحو ذلك، فهذا حائز لأنه ليس بمنزلة الصريح، وفي النفوس داع قوي إليه .

يقول ابن عاشور: "فإن قلتم حظر: صريح الخطبة والمواعدة، وإباحة التعريض بذلك يلوح بصور التعارض، فإن مآل التصريح والتعريض واحد، فإذا كان قد حصل بين الخاطب والمعتدة العلم بأنه يخطبها وبألها توافقه، فما فائدة تعلق التحريم والتحليل بالألفاظ والأساليب، إن كان المفاد واحداً قلت: قصد الشارع من هذا حماية أن يكون التعجل ذريعة إلى الوقوع فيما يعطل حكمة العدة، إذ لعل الخوض في ذلك يتخطى إلى باعث تعجل الراغب إلى عقد النكاح على المعتدة بالبناء بها؛ فإن دبيب الرغبة يوقع في الشهوة، والمكاشفة تزيل ساتر الحياء فإن من الوازع الطبيعي الحياء الموجود في الرحل، حينما يقصد مكاشفة المرأة بشيء من رغبته فيها، والحياء في المرأة أشد حينما يواجهها بذلك الرحل، وحينما تقصد إحابته لما يطلب منها، فالتعريض أسلوب من أساليب الكلام يؤذن بما لصاحبه من وقار الحياء فهو يقبض عن التدرج إلى ما نحي عنه، وإيذانه بهذا الاستحياء يزيد ما طبعت عليه المرأة من الحياء فتنقبض نفسها عن صريح الإحابة، بله المواعدة فيبقى حجاب الحياء مسدولاً بينهما وبرقع المروءة غير منضى وذلك من توفير شأن العدة فلذلك رخص في التعريض تيسيراً على الناس، ومنع التصريح إبقاء على حرمات العدة".

# • المقصد من رفع الجناح عن إكنان النفس: الرحمة ورفع الحرج

قال تعالى:﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا﴾[البقرة/٢٣٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿أُو أَكنتم في أَنفسكم ﴾ الإكنان الإحفاء. وفائدة عطف الإكنان عن على التعريض في نفي الجناح، مع ظهور أن التعريض لا يكون إلا عن عزم في النفس، فنفي الجناح عن عزم النفس المجرد ضروري من نفي الجناح عن التعريض، أنَّ المراد التنبيه على أن العزم أمر لا يمكن دفعه ولا النهي عنه، فلما كان كذلك، وكان تكلم العازم بما عزم عليه حبلة في البشر، لضعف الصبر على الكتمان، بين الله موضع الرخصة أنه الرحمة بالناس، مع الإبقاء على احترام حالة العدة، مع بيان علة هذا الترخيص، وأنه يرجع إلى نفي الحرج، ففيه حكمة هذا التشريع الذي لم يبين لهم من قبل ".

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٥/١)

٢ التحرير والتنوير (٢/٤٥٤)

٣ التحرير والتنوير (٢/٢٥٤)

المقصد من نفي الجناح عما تفعل المرأة في نفسها بعد انقضاء عدتها بالمعروف: إزالة استفظاع تسرع النساء في الزواج.

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة/٢٣٤] طريقة دلالة الآية على المقصد: وقوله: ﴿فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنَّ أَي: انقضت عدهن ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَ ﴾ أي: من مراجعتها للزينة والطيب، ﴿بِالْمَعْرُوفِ ﴾ أي: على وجه غير محرم ولا مكروه الإزالة ما عسى أن يكون قد بقي في نفوس الناس من استفظاع تسرع النساء إلى التزوج بعد عدة الوفاة وقبل الحول، فإن أهل الزوج المتوفى قد يتحرجون من ذلك، فنفى الله هذا الحرج، وقال: ﴿فِيمَا فَعَلَنْ فِي أَنْفُسِهِنَ ﴾ تغليظاً لمن يتحرج من فعل غيره، كأنه يقول لو كانت المرأة ذات تعلق شديد بعهد زوجها المتوفى، لكان داعي زيادة تربصها من نفسها، فإذا لم يكن لها ذلك الداعي، فلماذا التحرج بما تفعله في نفسها .

### المطلب الثالث عشر: الوصية

# • الإصلاح بين الموصى إليهم

قال تعالى:﴿فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾[البقرة/١٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نفي الإثم عن الإصلاح بين الموصى إليهم يدل على أنه مقصود شرعا.

# • العدل و ترك الجنف والإثم في الوصية

قال تعالى:﴿ فَمَنْ حَافَ مِنْ مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة/١٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:**الخوف من الوصية التي فيها جنف أو إثم يدل على أن ترك الجنف والإثم في الوصية مقصود شرعا.

والمراد من الجنف هنا تفضيل من لا يستحق التفضيل على غيره من القرابة المساوي له أو الأحق، فيشمل ما كان من ذلك عن غير قصد ولكنه في الواقع حيف في الحق، والمراد بالإثم ما كان قصد الموصي به حرمان من يستحق أو تفضيل غيره عليه ".

١ تيسير الكريم الرحمن (١٠٤/١)

٢ التحرير والتنوير (٢/٢٤٤)

٣ التحرير والتنوير (١٥٣/٢)

### • النهي عن تبديل الوصية

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/١٨١] طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف تبديل الوصية بالإثم يدل على أن ترك التبديل فيها مقصود شرعا.

ولما كان الموصى قد يمتنع من الوصية، لما يتوهمه أن من بعده، قد يبدل ما وصى به قال تعالى: ﴿فَمَنْ بَدَّلَهُ اي: بعدما عقله، وعرف طرقه وتنفيذه، ﴿بَعْدَمَا سَمِعَهُ اي: بعدما عقله، وعرف طرقه وتنفيذه، ﴿فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾ وإلا فالموصى وقع أجره على الله، وإنما الإثم على المبدل المغير .

وإنما انتفى الإثم عن الموصي لأنه استبرأ لنفسه حين أوصى بالمعروف فلا وزر عليه في مخالفة الناس بعده لما أوصى به <sup>(۲)</sup>.

## • الوصية بالمعروف

قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/١٨٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: على الموصي أن يوصي لوالديه وأقرب الناس إليه بالمعروف، على قدر حاله من غير سرف، ولا اقتصار على الأبعد، دون الأقرب، بل يرتبهم على القرب والحاجة، ولهذا أتى فيه بأفعل التفضيل ( $^{7}$ ). والمراد بالمعروف هنا العدل الذي لا مضارة فيه، ولا يحدث منه تحاسد بين الأقارب بأن ينظر الموصي في ترجيح من هو الأولى، بأن يوصي إليه لقوة قرابة أو شدة حاجة، فإنه إن توخى ذلك استحسن فعله الناس و لم يلوموه، ومن المعروف في الوصية ألا تكون للإضرار بوارث أو زوج أو قريب ( $^{4}$ ).

### • الوصية للوالدين والأقربين

قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة/١٨٠]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالوصية للوالدين والأقربين "لما كانوا عليه في أول الإسلام من بقايا عوائد الجاهلية في أموال الأموات فإلهم كانوا كثيراً ما يمنعون القريب من الإرث بتوهم أنه يتمنى

١ تيسير الكريم الرحمن (١٥/١)

۲ التحرير والتنوير (۲/۲)۱)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٥/١)

ع التحرير والتنوير (١٤٨/٢)

موت قريبه ليرثه، وربما فضلوا بعض الأقارب على بعض، ولما كان هذا مما يفضي بهم إلى الإحن وبها تختل الحالة الاجتماعية بإلقاء العداوة بين الأقارب ؛كان تغييرها إلى حال العدل فيها من أهم مقاصد الإسلام (۱). وخص الوالدين والأقربين لألهم مظنة النسيان من الموصي، لألهم كانوا يورثون الأولاد أو يوصون لسادة القبيلة. وقدم الوالدين للدلالة على ألهما أرجح في التبدية بالوصية، وكانوا قد يوصون بإيثار بعض أو لادهم على بعض أو يوصون بكيفية توزيع أموالهم على أولادهم، وقد قيل إن العرب كانوا يوصون للأباعد طلباً للفخر ويتركون الأقربين في الفقر وقد يكون ذلك لأجل العداوة والشنآن (۲).

# المطلب الرابع عشر عشر: القصاص

#### • أداء بإحسان

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة/١٧٨] طريقة دلالة الآية على المقصد:على القاتل ﴿ أَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ من غير مطل ولا نقص، ولا إساءة فعلية أو قولية، فهل جزاء الإحسان إليه بالعفو، إلا الإحسان بحسن القضاء".

## • اتباع بالمعروف

قال تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ ﴾ [البقرة/١٧٨] طريقة دلالة الآية على المقصد: فإذا عفا ولي المقتول عن القاتل وحب على الولي، أي: ولي المقتول أن يتبع القاتل ﴿ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ من غير أن يشق عليه، ولا يحمله ما لا يطيق، بل يحسن الاقتضاء والطلب، ولا يحرجه على أن الاتباع بالمعروف مقصود شرعا.

# • بقاء النفس الإنسانية وإحياؤها

قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٩] طريقة دلالة الآية على المقصد: ذكر المقصد من القصاص وهو بقاء النفس الإنسانية وإحياؤها.

١ التحرير والتنوير (١٤٦/٢)

٢ التحرير والتنوير (١٤٨/٢)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٨٤/١)

ع تيسير الكريم الرحمن (١٤/١)

تذييل لهاته الأحكام الكبرى طمأن به نفوس الفريقين أولياء الدم والقاتلين في قبول أحكام القصاص فبين أن في القصاص حياة، والتنكير في وحياة للتعظيم بقرينة المقام، أي في القصاص حياة لكم أي لنفوسكم؛ فإن فيه ارتداع الناس عن قتل النفوس، فلو أهمل حكم القصاص لما ارتدع الناس؛ لأن أشد ما تتوقاه نفوس البشر من الحوادث هو الموت، فلو علم القاتل أنه يَسلم من الموت لأقدم على القتل مستخفاً بالعقوبات .

وفي قوله تعالى: ﴿يَا أُولِي الألبابِ تنبيه بحرف النداء على التأمل في حكمة القصاص ولذلك جيء في التعريف بطريق الإضافة الدالة على ألهم من أهل العقول الكاملة؛ لأن حكمة القصاص لا يدركها إلا أهل النظر الصحيح؛ إذ هو في بادىء الرأي كأنه عقوبة بمثل الجناية؛ لأن في القصاص رزية ثانية لكنه عند التأمل هو حياة لا رزية للوجهين المتقدمين ".

وهذا يدل على أن الله تعالى، يحب من عباده، أن يعملوا أفكارهم وعقولهم، في تدبر ما في أحكامه من الحكم، والمصالح الدالة على كماله، وكمال حكمته وحمده، وعدله ورحمته الواسعة، وأن من كان بهذه المثابة فقد استحق المدح بأنه من ذوي الألباب الذين وجه إليهم الخطاب، وناداهم رب الأرباب، وكفى بذلك فضلا وشرفا لقوم يعقلون ".

# • التخفيف والرحمة

قال تعالى:﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد:وصف العفو بأنه تخفيف ورحمة يدل على أن التخفيف مقصود شرعا.

قوله: ﴿ذَلَكَ تَخفيف من ربكم﴾ إشارة إلى الحكم المذكور وهو قبول العفو وإحسان الأداء والعدولُ عن القصاص، تخفيف من الله على الناس، فالأحذ بالقصاص عَدْل والأحذ بالعفو رحمة.

ولما كانت مشروعية القصاص كافية في تحقيق مقصد الشريعة في شرع القصاص، من ازدجار الناس عن قتل النفوس وتحقيق حفظ حق المقتول بكون الخيرة للولي كان الإذن في العفو إن تراضيا عليه رحمةً من الله بالجانبين، فالعدل مقدم والرحمة تأتي بعده .

١ التحرير والتنوير (١٤٤/٢)

٢ التحرير والتنوير (١٤٥/٢)

٣ تيسير الكريم الرحمن (٨٤/١)

٤ التحرير والتنوير (١٤٣/٢)

#### • ترك الاعتداء

قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ترتيب العذاب على الاعتداء يدل على أن ترك الاعتداء بعد العفو مقصود شرعا.

#### • التقوى

قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة/١٧٩]

طريقة دلالة الآية على المقصد:قوله: ﴿لعلكم تتقون﴾ إكمالاً للعلة أي تقريباً لأن تتقوا فلا تتجاوزوا في أخذ الثأر حدَّ العدل والإنصاف .

# • الثأر والانتقام

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴾ [البقرة/١٧٨

طريقة دلالة الآية على المقصد: من حكمة القصاص تطمين أولياء القتلى بأن القضاء ينتقم لهم ممّن اعتدى على قتيلهم قال تعالى: ﴿ومن قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليه سلطاناً فلا يسرف في القتل إنه كان منصوراً ﴾ [ الإسراء: ٣٣ ] أي لئلا يتصدى أولياء القتيل للانتقام من قاتل مولاهم بأنفسهم؛ لأن ذلك يفضي إلى صورة الحرب بين رهطين فيكثر فيه إتلاف الأنفس أ.

## • الزجر والتخويف

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴾ [البقرة/١٧٨

طريقة دلالة الآية على المقصد: من حكمة القصاص ردع أهل العدوان عند الإقدام على قتل الأنفس إذا علموا أن جزاءهم القتل، فإن الحياة أعز شيء على الإنسان في الجبلة فلا تعادل عقوبة القتل في الردع والانزجار ".

#### • العدل

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْثَى ﴾ [البقرة/١٧٨]

١ التحرير والتنوير (١٤٥/٢)

٢ المصدر السابق (١٣٦/٢)

٣ المصدر السابق (١٣٦/٢)

طريقة دلالة الآية على المقصد:يقول تعالى: كتب عليكم العدل في القصاص أيها المؤمنون، حرّكم بحرّكم، وعبدكم، وأنثاكم بأنثاكم (١) بوهذا يدل على أن العدل مقصود شرعا.

والقصاص اسم لتعويض حق جناية أو حق غرم على أحد بمثل ذلك من عند المحقوق إنصافا وعدلا، فإطلاقاته كلها تدل على التعادل والتناصف في الحقوق والتبعات المعرضة للغمص<sup>(٢)</sup>.

#### • العفو

قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَحْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البقرة/١٧٨ ﴾

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** في قوله: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ ﴾ ترقيق وحث على العفو إلى الدية، وأحسن من ذلك العفو مجانا وهذا يدل على أن العفو عن القصاص مقصود شرعا.

وإن المراد بأحيه هو القاتل وصفاً بأنه أخ تذكيراً بأحوة الإسلام وترقيقاً لنفس ولي المقتول؛ لأنه إذا اعتبر القاتل أحاً له كان من المروءة ألا يرضى بالقَوَد منه؛ لأنه كمن رضى بقتل أحيه .

ومقصد الآية الترغيب في الرضا بأخذ العوض عن دم القتيل بدلاً من القصاص لتغيير ما كان أهل الجاهلية يتَعيرون به من أخذ الصلح في قتل العمد ويعدونه بيعاً لدم مولاهم .

#### • المساواة

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَى ﴾ [البقرة/١٧٨]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يمتن تعالى على عباده المؤمنين، بأنه فرض عليهم ﴿الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى﴾ أي: المساواة فيه، وأن يقتل القاتل على الصفة، التي قتل عليها المقتول، إقامة للعدل والقسط بين العباد وهذا يدل على أن المساواة في القصاص مقصودة شرعا.

وذلك إبطال لما كانوا عليه في الجاهلية من إهمال دم الوضيع إذا قتله الشريف، وإهمال حق الضعيف إذا قتله القوي الذي يُخشى قومه، ومن تَحَكَّمهم بطلب قتل غير القاتل إذا قَتَل أحد رجُلاً شريفاً يطلبون قتل رجل شريف مثله بحيث لا يقتلون القاتل إلاّ إذا كان بواء للمقتول أي كفءا له في الشرف والمجد

١ تفسير القرآن العظيم، ص ١٨٢

۲ التحرير والتنوير، ابن عاشور ۱۳٥/۲

٣ تيسير الكريم الرحمن (١٤/١)

ع التحرير والتنوير (١٤١/٢)

٥ المصدر السابق (١٤٢/٢)

٦ تيسير الكريم الرحمن (١٤/١)

ويعتبرون قيمة الدماء متفاوتة بحسب تفاوت السودد والشرف ويُسمون ذلك التفاوت تكايلاً من الكيل والآية لم يقصد منها إلا إبطال ما كان عليه أمر الجاهلية من ترك القصاص لشرف أو لقلة اكتراث، فقصدت التسوية بقوله ﴿الحر بالحر والعبد بالعبد﴾ أي لا فضل لحر شريف على حر ضعيف ولا لعبيد السادة على عبيد العامة وقصدت من ذكر الأنثى إبطال ما كان عليه الجاهلية من عدم الاعتداد بجناية الأنثى واعتبارها غير مؤاخذة بجناياة الله .

## المطلب الخامس عشر: الأموال

#### • الأمانة

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهُ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ البقرة (٢٨٣]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** الأمر بأداء الأمانة سواء في ذلك معطي الدين أو معطي الرهن حفظا لمال كليهما يدل على أن حفظ المال مقصود شرعا.

والمعنى:إذا ظننتم أنَّكم في غُنية عن التوثُّق في ديونكم بأنَّكم أمناء عند بعضكم، فأعْطُوا الأمانَة حَقَّها <sup>(٣).</sup>

### • انتظار المعسر والتصدق

قال تعالى:﴿وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾[البقرة/٢٨٠]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الخبر يمعنى الأمر بانتظار المعسر ووصف التصدق بالخيرية يدل على أن انتظار المعسر والتصدق عليه مقصودان شرعا. "وقد جعل الله إسقاط الدين صدقة لأنّ فيه تفريج الكرب وإغاثة الملهوف"<sup>3</sup>.

# • ترك أكل الأموال بالباطل

قال تعالى:﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة/١٨٨]

١ التحرير والتنوير (١٣٦/٢)

٢ المصدر السابق (١١٩/٢)

٣ انظر: المصدر السابق (٣/٢٤)

٤ المصدر السابق (٩٦/٣)

طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن أكل أموال الناس بالباطل يدل على أن ترك ذلك مقصود شرعا.

لما كان أكلها نوعين: نوعا بحق، ونوعا بباطل، وكان المحرم إنما هو أكلها بالباطل، قيده تعالى بذلك، ويدخل فيه ويدخل في ذلك أكلها على وجه الغصب والسرقة والخيانة في وديعة أو عارية، أو نحو ذلك، ويدخل فيه أيضا، أخذها على وجه المعاوضة، بمعاوضة محرمة، كعقود الربا، والقمار كلها، فإنما من أكل المال بالباطل، لأنه ليس في مقابلة عوض مباح، ويدخل في ذلك أخذها بسبب غش في البيع والشراء والإحارة، ونحوها، ويدخل في ذلك استعمال الأجراء وأكل أجرتهم، وكذلك أخذهم أجرة على عمل لم يقوموا بواجبه، ويدخل في ذلك أخذ الأجرة على العبادات والقربات التي لا تصح حتى يقصد بما وجه الله تعالى، ويدخل في ذلك الأخذ من الزكوات والصدقات، والأوقاف، والوصايا، لمن ليس له حق منها، أو فوق حقه أ.

### • تحديد الأجل في الدين

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَل مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: وصف الله سبحانه التداين بأنه إلى أجل مسمى يدل على أن تسمية الأجل في التداين مقصود شرعا. "وطلب تعيين الآجال للديون؛ لئلا يقعوا في الخصومات والتداعي في المرادات، فأدمج تشريع التأجيل في أثناء تشريع التسجيل" .

# • تحريم بخس الحقوق

قال تعالى: ﴿فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا﴾ [البقرة/٢٨٢] طريقة دلالة الآية على المقصد:النهي عن بخس ونقص شيء من الحق في مقداره أو طيبه أو أجله أوغير ذلك من توابعه ولواحقه يدل على أن ترك بخس الحقوق مقصود شرعاً.

# • تعلم الكتابة

قال تعالى: ﴿وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكُتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ ﴾ [البقرة/٢٨٢] طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالكتابة يدل على أن تعلمها مقصود شرعا. لأن الله أمر بكتابة الديون وغيرها، ولا يحصل ذلك إلا بالتعلم، وكذلك فإن فيه مشروعية كون الإنسان يتعلم الأمور التي

١ تيسير الكريم الرحمن (٨٨/١)

۲ التحرير والتنوير (۹۹/۳)

٣ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

يتوثق بها المتداينون كل واحد من صاحبه، لأن المقصود من ذلك التوثق والعدل، وما لا يتم المشروع إلا به فهو مشروع .

#### • التقوى

قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: الأمر بالتقوى آخر آية الدين يدل على أن التقوى في الدين مقصودة شرعا.

# • التوبة وأخذ رؤوس الأموال دون الزيادة

قال تعالى:﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأْذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٧٩]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** ترتيب عدم الظلم بنقص رِؤوس الأموال على من تاب<sup>¹</sup>، يدل على أن التوبة وأخذ رؤوس الأموال دون الزيادة مقصودان شرعا.

#### • حفظ العقل

قال تعالى:﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ [البقرة/٢٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يخبر تعالى عن أكلة الربا وسوء مآلهم وشدة منقلبهم، ألهم لا يقومون من قبورهم ليوم نشورهم ﴿إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾ فكما تقلبت عقولهم و ﴿قالوا إنما البيع مثل الربا﴾ وهذا لا يكون إلا من حاهل عظيم جهله، أو متجاهل عظيم عناده، حازاهم الله من حنس أحوالهم فصارت أحوالهم أحوال المجانين، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾ أنه لما انسلبت عقولهم في طلب المكاسب الربوية خفت أحلامهم وضعفت آراؤهم، وصاروا في هيئتهم وحركاتهم يشبهون المجانين في عدم انتظامها وانسلاخ العقل الأدبى عنهم وهذا يدل على أن حفظ العقل مقصود شرعا.

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

۲ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

#### • حفظ المعاملات السالفة

قال تعالى:﴿فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾[البقرة/٢٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: إحبار الله سبحانه بأن التوبة عن الربا تحفظ للمسلم ماله الذي كسبه عن معاملات ربوية سالفة ولاتسلبه إياه وهذا يدل على أن حفظ المعاملات السالفة مقصود شرعاً.

#### • حفظ مال السفيه والضعيف

قال تعالى: ﴿ إِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**:أمر الولي بالإملاء بدلا عن السفيه والضعيف، ولم يجعل لهم منه شيئا لطفاً بهم ورحمة، وحوفاً من تلاف أموالهم ، وهذا يدل على أن حفظ مالهما مقصود شرعا.

# • حل البيع

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَيْهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ [البقرة / ٢٧٥]

طريقة دلالة الآية على المقصد: ﴿وأحل الله البيع﴾ أي: لما فيه من عموم المصلحة وشدة الحاجة وحصول الضرر بتحريمه، وهذا أصل في حل جميع أنواع التصرفات الكسبية حتى يرد ما يدل على المنع ".

#### • العدل

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبُ كَاتِبُ أَنْ يَكُتُبُ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ وَلَا يَأْبُ مَلِلُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَقُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ شَيْئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: يجب على الكاتب العدل بين المتداينين " فلا يميل لأحدهما لقرابة أو صداقة أو غير ذلك، وأن يكون الكاتب عارفا بكتابة الوثائق وما يلزم فيها كل واحد منهما، وما يحصل

١ انظر: تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

به التوثق، لأنه لا سبيل إلى العدل إلا بذلك وكذلك فإنه يلزم الولي من العدل ما يلزم من عليه الحق من العدل، وعدم البخس لقوله ﴿بالعدل﴾" \، وهذا يدل على أن العدل في الأموال مقصود شرعا.

وفي الآية بيان الحكمة في مشروعية الكتابة والإشهاد في العقود، وأنه ﴿أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدبى ألا ترتابوا﴾ فإنها متضمنة للعدل الذي به قوام العباد والبلاد ٢.

### • قطع النزاعات

قال تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلَّا تَرْتَابُوا ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: تعليل الأمر بالكتابة بأنه أدبى أن لا تشكوا وترتابوا؛ لأن الريب والشك يورث النزاع والخصومات، وهذا يدل على أن قطع النازعات مقصود شرعا.

الأمر بكتابة جميع عقود المداينات إما وجوباً وإما استحباباً لشدة الحاجة إلى كتابتها، لأنها بدون الكتابة يدخلها من الغلط والنسيان والمنازعة والمشاجرة شر عظيم ، وكذلك يقصد " من الأمر بالكتابة التوثّق للحقوق، وقطع أسباب الخصومات، وتنظيم معاملات الأمة، وإمكان الاطّلاع على العقود الفاسدة " (٤)

#### • كتابة صغير الدين وكبيره

قال تعالى:﴿ وَلَا تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَى أَجَلِهِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن السآمة والضجر من كتابة الديون كلها من صغير وكبير وكبيره وصفة الأجل وجميع ما احتوى عليه العقد من الشروط والقيود يدل على أن كتابة صغير الدين وكبيره مقصود شرعا.

# • المقصد من إباحة التداين: رواج المعاملات

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: التداين من أعظم أسباب رواج المعاملات؛ لأنّ المقتدر على تنمية المال قد يعوزه المال فيضطر إلى التداين ليظهر مواهبه في التجارة أو الصناعة أو الزراعة، ولأنّ المترفّه قد ينضب المال من بين يديه وله قِبل به بعد حين، فإذا لم يتداين اختلّ نظام ماله، فشر ع الله تعالى للناس

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٢ المصدر السابق (١١٨/١)

٣ المصدر السابق (١١٨/١)

٤ التحرير والتنوير (٣/١٠٠)

بَقاء التداين المتعارف بينهم كيلا يظنّوا أنّ تحريم الربا والرجوع بالمتعاملين إلى رؤوس أموالهم إبطال للتداين كلّه (١).

# • المقصد من استشهاد المسلم دون الكافر.

قال تعالى: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: قوله: ﴿ رحالكم ﴾ يدل على أن الشهادة تكون للمسلم دون الكافر.

استشهاد المسلم دون الكافر " لأنّ اختلاف الدِّين يوجب التباعد في الأحوال والمعاشرات والآداب، فلا تمكن الإحاطة بأحوال العدول والمرتابين من الفريقين، كيف وقد اشترط في تزكية المسلمين شدة المخالطة، ولأنّه قد عرف من غالب أهل الملل استخفاف المخالف في الدين بحقوق مخالفه، وذلك من تخليط الحقوق والجهل بواحبات الدين الإسلامي. فإنّ الأديان السالفة لم تتعرّض لاحترام حقوق المخالفين، فتوهَم أتباعهم دحضها. وقد حكى الله عنهم أنّهم قالوا: وليس علينا في الأميين سبيل [آل عمران/٧٥]. وهذه نصوص التوراة في مواضع كثيرة تنهى عن أشياء أو تأمر بأشياء وتخصّها ببني إسرائيل، وتسوغ مخالفة ذلك مع الغريب، ولم نر في دين من الأديان التصريح بالتسوية في الحقوق سوى دين الإسلام، فكيف نعتد بشهادة هؤلاء الذين يرون المسلمين مارقين عن دين الحق مناوئين لهم، ويرمون بذلك نبيهم فمن دونه، فماذا يرجَى من هؤلاء أن يقولوا الحق لهم أو عليهم والنصرانية تابعة لأحكام التوراة".

# • المقصد من إملال ولي السفيه والضعيف بالعدل: دفع توهم إسقاط واجب الشهادة

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أمر الله سبحانه من كان سفيها أو ضعيفا أو لا يستطيع أن يمل أن يملل وليه بالعدل؛ "لئلا يتوهم الناس أن عجزه يسقط عنه واحب الإشهاد عليه بما يستدينه "".

١ التحرير والتنوير (٩٨/٣)

٢ المصدر السابق (١٠٦/٣) ٢٠١)

٣ المصدر السابق (١٠٤/٣)، ١٠٥)

• المقصد من تحريم الربا: لأن فيه استغلال للحاجة، ويمنع من الاشتغال بالمكاسب، ويؤدي إلى انقطاع الناس عن المعروف.

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ [البقرة/٢٧٥]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** تصريح الله سبحانه بتحريم الربا و شبه آكلين الربا بمن يتخبطه الشيطان يدل على أن تحريمه مقصود شرعا.

قال الله تعالى رادا عليهم ومبينا حكمته العظيمة ﴿وأحل الله البيع﴾ أي: لما فيه من عموم المصلحة وشدة الحاجة وحصول الضرر بتحريمه ﴿وحرم الربا﴾ لما فيه من الظلم وسوء العاقبة .

يقول ابن عاشور: "الوجه عندي في التفرقة بين البيع والربا أنّ مرجعها إلى التعليل بالمظنّة مراعاة للفرق بين حالي المقترض والمشتري، فقد كان الاقتراض لدفع حاجة المقترض للإنفاق على نفسه وأهله لأنّهم كانوا يعدّون التداين همّاً وكرباً، وقد استعاذ منه النبي صلى الله عليه وسلم وحال التاجر حال التفضّل. وكذلك اختلاف حالي المسلّف والبائع، فحال باذل ماله للمحتاجين لينتفع بما يدفعونه من الربا فيزيدهم ضيقاً؛ لأنّ المُتسلّف مظنّة الحاجة، ألا تراه ليس بيده مال، وحال بائع السلعة تجارةً حال من تحشّم مشقة لجلب ما يحتاجه المتفضّلون وإعداده لهم عند دعاء حاجتهم إليه مع بذلهم له ما بيدهم من المال أ.

فالتجارة معاملة بين غنيّين: ألا ترى أنّ كليهما باذل لما لا يحتاج إليه وآخذٌ ما يحتاج إليه، فالمتسلّف مظنّة الفقر، والمشتري مظنّة الغيى، فلذلك حرم الربا لأنّه استغلال لحاجة الفقير وأحلّ البيع لأنّه إعانة لطالب الحاجات. فتبيّن أنّ الإقراض من نوع المواساة والمعروف، وأنّها مؤكّدة التعينُن على المواسي وحوباً أو ندْباً، وأيّا ما كان فلا يحل للمقرض أن يأخذ أجراً على عمل المعروف. فأما الذي يستقرض مالاً ليتجرّ به أو ليوسع تجارته فليس مظنّة الحاجة، فلم يكن من أهل استحقاق مواساة المسلمين، فلذلك لا يجب على الغني إقراضه بحال فإذا قرضه فقد تطوّع بمعروف. وكفي بهذا تفرقة بين الحالين ".

وأحذ الربا يقتضي أحذ مال الإنسان من غير عوض، لأن من يبيع الدرهم بالدرهمين نقداً أو نسيئة فيحصل له زيادة درهم من غير عوض، ومال الإنسان متعلق حاجته وله حرمة عظيمة .

<sup>1</sup> تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

۲ التحرير والتنوير (۸٥/٣)

٣ المصدر السابق (٨٥/٢)

٤ تفسير الرازي (٨٧/٤)

وكذلك فإنه يمنع الناس عن الاشتغال بالمكاسب، وذلك لأن صاحب الدرهم إذا تمكن بواسطة عقد الربا من تحصيل الدرهم الزائد نقداً كان أو نسيئة خف عليه اكتساب وجه المعيشة، فلا يكاد يتحمل مشقة الكسب والتجارة والصناعات الشاقة، وذلك يفضي إلى انقطاع منافع الخلق، ومن المعلوم أن مصالح العالم لا تنتظم إلا بالتجارات والحرف والصناعات والعمارات

وكذلك فإنه يفضي إلى انقطاع المعروف بين الناس من القرض، لأن الربا إذا طابت النفوس بقرض الدرهم واسترجاع مثله، ولو حل الربا لكانت حاجة المحتاج تحمله على أخذ الدرهم بدرهمين، فيفضي ذلك إلى انقطاع المواساة والمعروف والإحسان

وكذلك فإن الغالب أن المقرض يكون غنياً، والمستقرض يكون فقيراً، فالقول بتجويز عقد الربا تمكين للغنى من أن يأخذ من الفقير الضعيف مالاً زائداً، وذلك غير جائز برحمة الرحيم'.

وقال تعالى:﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأْذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾ [البقرة/٢٧٩]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: ذكر الله سبحانه من مفاسد الربا الحرب من الله ورسوله وهذا يدل على أن ترك الربا مقصود شرعا.

قال تعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ ﴾ [البقرة/٢٧٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: أحبر الله سبحانه بالمقصد من تحريم الربا، بأنه لحفظ المال من المحق.

قال تعالى: ﴿ يُمحق الله الربا ﴾ أي: يذهبه ويذهب بركته ذاتاً ووصفاً، فيكون سبباً لوقوع الآفات فيه ونزع البركة عنه ﴿ ويربي الصدقات ﴾ وهذا لأن الجزاء من حنس العمل، فإن المرابي قد ظلم الناس وأخذ أموالهم على وجه غير شرعي، فجوزي بذهاب ماله، والمحسن إليهم بأنواع الإحسان ربه أكرم منه، فيحسن عليه كما أحسن على عباده .

وقال تعالى:﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كُفَّارِ أَثِيمٍ﴾ [البقرة/٢٧٦]

طريقة دلالة الآية على المقصد: جملة: ﴿ والله لا يحب كل كفار أثيم ﴾ معترضة بين أحكام الربا. ولما كان شأن الاعتراض ألا يخلو من مناسبة بينه وبين سياق الكلام، كان الإحبار بأن الله لا يحبّ جميع الكافرين مؤذناً بأن الربا من شعار أهل الكفر، وأنّهم الذين استباحوه فقالوا إنّما البيع مثل الربا، فكان

۱ تفسیر الرازي (۸۷،۸۸/٤)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١١٦/١)

هذا تعريضاً بأنّ المرابي متَّسم بخلال أهل الشرك . وهذا يدل على أن ترك خلال الكفر والتي منها أكل الربا مقصود شرعا.

### • المقصد من الرهن: التوثق

قال تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اوْتُصِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة/٢٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: لما كان المقصود بالرهن التوثق جاز حضراً وسفراً، وإنما نص الله على السفر؛ لأنه في مظنة الحاجة إليه لعدم الكاتب فيه ...

### • المقصد من شهادة امرأتان: الاحتياط من تحريف الشهادة بالاشتباه أو النسيان

قال تعالى: {وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاء أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُحْرَى} [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: حيء في الآية بكان الناقصة مع التمكّن من أن يقال فإن لم يكنْ رحلان؛ لئلا يتوهم منه أنّ شهادة المرأتين لا تقبل إلاّ عند تعذّر الرحلين؛ لأنّ مقصود الشارع التوسعة على المتعاملين، وجعل الله المرأتين مقام الرجل الواحد وعلّل ذلك بقوله: ﴿أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ﴾، وهذه حيطة أخرى من تحريف الشهادة وهي خشية الاشتباه والنسيان؛ لأنّ المرأة أضعف من الرجل بأصل الجبلة بحسب الغالب، والضلال هنا بمعنى النسيان (٣).

## • المقصد من الشهادة والكتابة: التوثق وإقامة العدل.

### أ-الإشهاد على الدين

قال تعالى:﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُحْرَى وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا﴾ [البقرة/٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد:** الأمر بالشهادة في الأموال، واشتراط العدد فيها، والنهي عن إباء الشهادة يدل على أن التوثق وإقامة العدل مقصودان شرعا.

واشتُرط العددُ في الشاهد، ولم يكتف بشهادة عدل واحد؛ لأنّ الشهادة لما تعلّقت بحق معيّن لمعيّن اتّهم الشاهد باحتمال أن يتوسّل إليه الظالم الطالب لحق مزعوم فيحمله على تحريف الشهادة، فاحتيج إلى

١ التحرير والتنوير (٩١/٣)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٣ التحرير والتنوير (١٠٨،١٠٩/٣).

حيطة تدفع التهمة فاشترط فيه الإسلام وكفى به وازعاً، والعدالة لأنّها تزع من حيث الدين والمروءة، وزيد انضمام ثانٍ إليه لاستبعاد أن يتواطأ كلا الشاهدين على الزور (١٠).

#### ب-كتابة الدين

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ﴾ [البقرة/٢٨٢]

**طريقة دلالة الآية على المقصد**: الأمر بكتابة الدين، واختيار الكاتب العدل يدل على أن التوثق والعدل في الدين مطلوبان ، وأن حفظ المال مقصود شرعا.

وقوله: ﴿ ذلكم أَقْسَطُ عِندَ الله وَأَقْوَمُ للشهادة وأدن ألاً ترتابوا ﴾ تصريح بالعلة لتشريع الأمر بالكتابة: بأنّ الكتابة فيها زيادة التوثّق، وهو أقسط أي أشدّ قسطاً: أي عدلاً، لأنّه أحفظ للحق، وأقوم للشهادة، أي أعون على إقامتها، وأقرب إلى نفي الريبة والشك، فهذه ثلاث علل، ويستخرج منها أنّ المقصد الشرعي أن تكون الشهادة في الحقوق بيّنة، واضحة، بعيدة عن الاحتمالات والتوهّمات. واسم الإشارة عائد إلى جميع ما تقدم باعتبار أنّه مذكور، فلذلك أشير إليه باسم إشارة الواحد. (٢).

• المقصد من نفي الجناح عن الكتابة في التجارة الحاضرة: نفي العوائق عنها ودوران المال.

قال تعالى: ﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلَّا تَكُتُبُوهَا ﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد:نفي الجناح عن عدم كتابة التجارة الحاضرة حتى تنتفي العوائق عنها ، وهذا يدل على أن دوران المال بالتجارة مقصود شرعا.

قوله: ﴿تديرونها ﴾ صفة ثانية لتجارة في معنى البيان، ولعلّ فائدة ذكره الإيماء إلى تعليل الرخصة في ترك الكتابة، لأنّ إدارتها أغنت عن الكتابة ، وكذلك عدم شدة الحاجة إلى الكتابة .

• المقصد من النهي عن إباء الشهادة: هو إتمام المطلوب وهو الإشهاد

قال تعالى: ﴿وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا﴾ [البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: نَهي من يُطلب إشهاده عن أن يأبَي، ليتم المطلوب وهو الإشهاد°.

۱ التحرير والتنوير (۱۰۸/۳).

٢ المصدر السابق (١١٤/٣)

٣ المصدر السابق (١١٥،١١٦)

ع تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٥ التحرير والتنوير (١١٢/٣)

### • المقصد من النهى عن كتمان الشهادة: حفظ الحقوق

قال تعالى:﴿وَلَا تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ وَمَنْ يَكُتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ﴾[البقرة/٢٨٣]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن كتمان الشهادة؛ لأن الحق مبني عليها لا يثبت بدوها، فكتمها من أعظم الذنوب، لأنه يترك ما وجب عليه من الخبر الصدق ويخبر بضده وهو الكذب، ويترتب على ذلك فوات حق من له الحق أ، وهذا يدل على أن حفظ الحقوق مقصود شرعا.

### النهي عن الإضرار

قال تعالى:﴿وَلَا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ وَإِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾[البقرة/٢٨٢]

طريقة دلالة الآية على المقصد: النهي عن مضارة الكاتب بأن يُدعى وقت اشتغال وحصول مشقة عليه، والنهي عن مضارة الشهيد أيضا بأن يدعى إلى تحمل الشهادة أو أدائها في مرض أو شغل يشق عليه، وأف غير ذلك لل يدل على أن ترك الإضرار مقصود شرعا.

يقول السعدي: "وقد اشتملت هذه الأحكام الحسنة التي أرشد الله عباده إليها على حكم عظيمة ومصالح عميمة دلت على أن الخلق لو اهتدوا بإرشاد الله لصلحت دنياهم مع صلاح دينهم، لاشتمالها على العدل والمصلحة، وحفظ الحقوق وقطع المشاجرات والمنازعات، وانتظام أمر المعاش، فلله الحمد كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه لا نحصي ثناء عليه".

١ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٢ تيسير الكريم الرحمن (١١٨/١)

٣ تيسير الكريم الرحمن (١١٩/١)

#### الخاتمة

الحمد لله الذي وفق لإتمام هذا البحث، لا أحصي ثناء عليه، فله الحمد كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه وأسأله كما أتم بالتمام أن يمن علي بالقبول إنه سميع قريب، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

فإنه في ختام هذا البحث قد وصلت إلى ما يلي:

إن المقاصد الشرعية هي (ما أراده الله عز وجل لعباده في دينه من مصالح الدنيا والآخرة).

وهذا التعريف موسع يشمل الأوامر والنواهي بحد ذاتما لأنما مقصودة، ويشمل علل الأحكام، ويشمل بيان ما أحبه الله وأراده من عباده وما أبغضه الله ولم يرده، ويشمل المصالح والمفاسد.

ولتبسيط المعنى وتوضيحه إن المقاصد هي أهداف عظيمه أرادها الله من عباده ولعباده فتشمل المقصد من الخلق والرسل والكتب، وتشمل المقاصد من الأوامر والنواهي، وتشمل بحد ذات الأوامر والنواهي بغض النظر عن مرتبة الأمر أو النهي بين الواجب والمندوب أو المحرم والمكروه؛ لأن الأمر بحد ذاته مقصود أولا وما وراء هذا الأمر مقصود ثانيا وكذلك في النواهي.

وهذه المقاصد ضرورية لفهم مراد الرب سبحانه وتتبع مراده في كل شيء في الاعتقاد والعلم والعمل والأخلاق، في علاقة الإنسان بربه وعلاقته بمن حوله، فالعبد يدور مع مراد ربه حيث دار فحركاته وسكناته وإراداته وأعماله الفعلية والقلبية وأقواله وأخلاقه توافق مراد ربه في الشكل والمضمون فمثلا الصلاة بحد ذاتما مقصودة فإذا صلى تحرى السنة في كل حركة يقوم به وإذا نوى قصد ما ترتب على الصلاة مما أراده الله من النهي عن الفحشاء والمنكر وغيرها من المقاصد التي أرادها الله من الصلاة مما هو مبثوث في القرآن والسنة وهو في كل هذا مخلص لله مستعين به.

وفي النكاح قصد ما أراده الله من النكاح من العفة والسكن والمودة والرحمة وغيرها وهو في ذلك موافق لما سنه الرسول صلى الله عليه وسلم من الأحكام ومخلص لله في كل ذلك.

- أما الحديث عن إثبات هذه المقاصد فبمجرد النظر إلى آيات القرآن وأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم نحد أنها قد أنزلت لبيان مراد الرب سبحانه وتعالى من عباده سواء بالمدح أو الذم، بالطلب أو النهى أو غيرها من طرق التعرف على المقاصد.

- أما طرق التعرف على المقاصد وإن كان يتحدث عنها ملتصقة بطرق التعرف على العلل الشرعية فإنه يجدر التنبيه إلى أن العلل الشرعية أوصاف مضبوطة للقياس عليها للاستنباط الأحكام الشرعية، أما المقاصد فهي وإن كانت ضرورية لاستنباط الأحكام أو الترجيح بينها فإنها معاني كلية لا يشترط فيها ما يشترط في استخراج العلل، والذي خلصت إليه من خلال استنباطي لمقاصد القرآن أن هناك بعض الطرق تعد طرقا أساسية لاستخراج المقاصد من نصوص القرآن الكريم كمسلك النص والإيماء و الأوامر والنواهي، والتعبيرات المختلفة التي تدل على المقاصد أما غيرها من الطرق فإنها قد يستفاد منها لاستخراج المقاصد.
- أما بالنسبة لتقسيم المقاصد فقد وحدت أنه يفتح الطريق إلى استخراج المقاصد من القرآن الكريم من حيث أن إدراك رتبها، وعمومها وخصوصها، وكونها في الدنيا أو في الآخرة، أو كونها من الغايات أو الوسائل، أو كونها من مقاصد الرب أو المكلف، أعطتني تصورا كليا للبحث عن تفاصيل هذه المقاصد من خلال التطبيق على سورتي الفاتحة والبقرة، ولكنها كذلك بحاجة إلى التمثيل والضبط ليستفاد منها في استنباط الأحكام الشرعية.
- أما بالنسبة للمقاصد الشرعية في القرآن الكريم فقد خلصت إلى أن القرآن الكريم لم تخل آية منه من التنبيه على مقصد من المقاصد لأن كل آية من القرآن إما تحث على مصلحة أو تنهى عن مفسدة في العلم أو العمل، وكذلك فإنه يتجلى لقارىء القرآن أن الله سبحانه يربي عباده بمعرفة المقاصد من خلال كلامه سبحانه، فالمقاصد الكلية الضرورية التي يحتاجها كل أحد كالمقصد من الخلق ومن إرسال الرسل وإنزال الكتب والمقصد من العبودية يوضحها الله سبحانه بأكمل البيان، وأما المقاصد من تفاصيل الأومر والنواهي في معاملة الرب أو معاملة الخلق فإنه يربي عباده بما يناسبهم معرفته ويوكل الباقي إلى مطلق الإيمان بكمال حكمته وعلمه ورحمته.
- إن دراسة المقاصد عند المفسرين مما يجدر أن يلتفت إليه الباحثون وكذلك المقاصد عند الفقهاء.
- من خلال نظري في تفسير ابن كثير والسعدي وابن عاشور في سورتي الفاتحة والبقرة وجدت أن الحديث عن المقاصد كما استجد لم يكن بنفس الطريقة عند الأقدمين كابن كثير مثلا، ولكنه من خلال التعرض للآيات التي فيها ذكر المقصد يوضحه ابن كثير ويبينه، أما المحدثين أمثال ابن عاشور والسعدي فتجد بيان هذه المقاصد وتفصيلها مما يساعد على استخراجها من القرآن الكريم ويتفاوتون بين مقل ومستكثر.

- أما بالنسبة للباب التطبيقي فقد خلصت منه إلى ما يلي:
- اشتملت سورة البقرة على مقاصد عامة وخاصة، ولم تشتمل سورة الفاتحة إلا على مقاصد عامة.
- بينت الفاتحة مقاصد جوهرية يحتاجها العبد كمعرفة الله بأسمائه وصفاته، والإيمان باليوم الآخر، ومقصد العبادة والاستعانة، ومقصد الهداية، ومقصد مخالفة اليهود والنصارى وغيرها.
  - بينت سورة البقرة المقاصد كما يلي:

في الجزء الأول من سورة البقرة بينت المصالح والمفاسد بذكر صفات المؤمنين والكافرين والمنافقين، وينت المقصد من الخلق، وبينت المقاصد من الإنسان من خلال قصة آدم عليه السلام، واستفاضت السورة في ذكر المفاسد التي فعلها بنو إسرائيل والتي على العباد أن يتجنبوها.

أما الجزء الثاني والذي فصل كثير من الأحكام والمتعلقة بكثير من أبواب الفقه فقد بينت السورة الكثير من الحكم والمقاصد المتعلقة بكل حكم من أحكام الإيمان وبيان القبلة والإنفاق والصيام والدعاء والحج والجهاد والنكاح والطلاق والرضاع والوصية والقصاص والأموال.

- قد اختلفت الأساليب في بيان المقاصد في سورة البقرة بين المدح والذم، والأمر والنهي، وترتيب الثواب أو العقاب، والتعليل الصريح، وذكر المقصد صراحة وغيرها من الأساليب التي بينتها في طرق معرفة المقاصد من الآيات.

هذا ما تيسر ذكره وإني لأرجو في الختام أن ييسر الله سبحانه جمع تفاصيل هذه المقاصد في كل باب من أبواب الفقه من سور القرآن والجمع بينها وبن أحاديث الرسول الله عليه وسلم وأقوال الصحابة رضوان الله عليهم فإن هذا لمشروع حري بهمة الصادقين قصده، وكذلك أسأل الله أن يوفقنا لإتباع العلم بالعمل وفق الكتاب والسنة، وأن يرزقنا الحكمة والتقوى، وأن يرضى عنا رضى لا يسخط علينا بعده أبدا، وأن يختم بالصالحات آجالنا، وأن يجعل لنا لسان صدق في الآخرين، وأن يصلح لنا الذرية والراعي والرعية إنه ولي ذلك والقادر عليه وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

رؤى طلال محجوب

# الفهارس

فهرس الآيات

فهرس الأحاديث

فهرس المقاصد

فهرس المراجع

فهرس الموضوعات

## فهرس الآيات

الفاتحة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (١)

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢) ١٣٨/١٣٦/١٣٥

الرَّحْمَن الرَّحِيم (٣)

مَالِكِ يَوْم الدِّين (٤)

إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (٥) ١٤١/١٥٠/ ١٣٤/١٣٥ (٥)

اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) (١٣٩/١٣٥/١٣٢/١٣١) ١٣٩/١٣٨/١٣٧

صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا (٧) ١٤١/١٣٩/١٣٨/١٣٧/١٣٣/١٣٢

البقرة

الم (١) ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (٢)

الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) ٢٩٠-٢٨٧-٢٤٧

وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ(٤)

أُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥)

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَانْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٦)

خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ (٧)

7 5 1 7 1 1 7 - 1 3 7

7 5 1 - 7 - 9 - 7 - 13 7

721-197

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آَمَنَّا باللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨)

يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٩)

فِي قُلُوبهمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٠)

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١)

370

أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ (١٢) 781-197 وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُؤْمِنُ (١٣) 7 5 1 - 7 . 5 وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آَمَنُوا قَالُوا آَمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينهم (١٤) 7 5 1 - 7 1 . أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بالْهُدَى فَمَا رَبحَتْ (١٦) 7 5 1 - 7 . 0 مَنْلُهُمْ كَمَثْلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ (١٧) 707 أَوْ كَصَيِّب مِنَ السَّمَاء فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ (١٩) 704 يَكَادُ الْبُرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ (٢٠) 707 يَا أَيُّهَا النَّاسُ اغْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ (٢١) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً (٢٢) 75/-757-717-79-1/.-130 وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا (٢٣) 751-757-717-180 فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ (٢٤) 7 2 7 وَبَشِّر الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ حَنَّاتٍ (٢٥) 727-737 إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا (٢٦) T05-T.V الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ (٢٧) 702-711-7.V-111 كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ (٢٨) 7.7-7.7 هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا (٢٩) 7 2 1 - 1 0 1 وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً (٣٠) 719-194-174-104-101 وَعَلَّمَ آدَمَ الْأُسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ (٣١) 701 قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢) 772/377 قَالَ يَا آَدَهُ أَنْبُهُمْ بأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بأَسْمَائِهِمْ (٣٣) 777701

| 702/707/198                              | وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِيْلِيسَ أَبَى (٣٤)                       |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y0 \(\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَحْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ (٣٦)                                  |
| 740/444/175                              | فَتَلَقَّى آَدَهُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (٣٧)            |
| 141/140/104                              | قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى (٣٨)                                 |
| 707/759/111/145                          | يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ (٤٠)                                |
| 7.1./77.1/777/1.7                        | وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ (٤١)                |
| 777/707/7                                | وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقُّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٤٢)                      |
| 797/79./707/762/70                       | وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ (٤٣)                                 |
| Y 0 Y / Y 0 7 / Y & Y / Y Y Y            | أَتُأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ (٤٤)              |
| 79./71,9/707/177                         | وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ (٤٥)                |
| 79./71/7/7                               | الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاحِعُونَ (٤٦)                        |
| 707                                      | يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ٤٧)                                 |
| 707/701                                  | وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَحْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا (٤٨)                                                |
| Y 7 V / Y £ 9                            | وَإِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ آَلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ (٤٩)                               |
| 7                                        | وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آَلَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ (٥٠) |
| Y09/Y£9                                  | وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ (٥١)                 |
| 7                                        | ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٢)                                      |
| Y £ 9/1 A 7                              | وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (٥٣)                                 |
| 777/769                                  | وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ (٤٥)                              |
| 771/77./729                              | وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً (٥٥)                              |

| 70.                                | ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٦)                                       |
|------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 70.                                | وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَى (٥٧)                        |
| 709/70./199                        | وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا (٥٨)                     |
| 775/709/70./199                    | فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا (٥٩)                           |
| P07\277\V77                        | وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ (٦٠)                                |
| 777/770/778/7777/709/708/7.7/198/1 | وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ (٦١) ٩٣                  |
| 7.47/7.47                          | إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ (٦٢)                               |
| ۲٦٠                                | وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ (٦٣)                                            |
| 77.                                | ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ (٦٤)                               |
| Y0A                                | وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً (٦٥)        |
| 701/7.7                            | فَجَعَلْنَاهَا نَكَالًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٦٦)               |
| 7/179                              | وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً (٦٧)                      |
| 77.                                | قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِي الْحَرْثَ (٧١)            |
| 077                                | تُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً (٧٤)                  |
| 709/7                              | أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ (٧٥)         |
| ٩٦٦                                | وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آَمَنَّا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ (٧٦)                  |
| 770/711                            | وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ (٧٨)        |
| 777                                | فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ (٧٩)      |
| ٨٦٢                                | وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَتَخَذْتُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا (٨٠) |
| 7.47                               | وَالَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ (٨٢)                             |

| 797/14.             | وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا(٨٣) |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y0V/199             | ثُمَّ أَنْتُمْ هَؤُلَاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ (٨٥)       |
| ۲٦٣                 | أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآحِرَةِ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ (٨٦)               |
| 707                 | وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ (٨٧)                               |
| 777                 | وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ (٨٨)              |
| 777                 | وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ (٨٩)                                  |
| 777                 | وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ (٩١)                                     |
| 777                 | وَإِذْ أَحَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ (٩٣)                                            |
| 771/7.7             | وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا (٩٦)                            |
| 778                 | مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَحِبْرِيلَ (٩٨)                                       |
| 779                 | وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ (١٠١)                                 |
| <b>٣</b> ٢٦/٢٦./٢٢٤ | وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ (١٠٢)                                         |
| 7 £ 7               | وَلَوْ أَنَّهُمْ آَمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (١٠٣)   |
| 178                 | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا (١٠٤)                                                  |
| 777                 | مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ (١٠٥)                              |
| 19.                 | أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى (١٠٨)                                         |
| 771/717             | وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ (١٠٩)                                                |
| 777                 | وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى (١١١)                               |
| Y 1 V / 1 V Y       | وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ (١١٤)                                                        |
| 779/198             | وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ (١١٦)                          |

| 775                                    | وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آَيَةٌ (١١٨) |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y                                      | وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ (١٢٠)       |
| 771/717/191                            | وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ (١٢٠)       |
| ٣1 £/٣· q                              | وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَآتَخِذُوا (١٢٥)                  |
| 444                                    | وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ احْعَلْ هَذَا بَلَدًا آَمِنًا (١٢٦)                         |
| 444                                    | وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ (٢٧)                |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ(١٢٨)   |
| 444                                    | رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَياتِكَ (١٢٩)              |
| 1 £ 9                                  | إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١٣١)               |
| 1 £ 9                                  | وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ (١٣٢)                           |
| 111/159                                | أُمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ (١٣٣)                               |
| 1 £ 9                                  | تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ ١٣٤)                  |
| 191                                    | وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا (١٣٥)                                     |
| 7.77                                   | قُولُوا آَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ (١٣٦) |
| YV9/197                                | قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (١٤٢) |
| 710/772/707/717/11/11/122/170/91       | وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا (١٤٣)                                  |
| TAY/TA7/TA0/TYT                        | قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَّنَّكَ قِبْلَةً (١٤٤)              |
| TAY/T1Y/19T                            | وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ (١٤٥)  |
| 717/191/717                            | الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ (١٤٧)                            |
| T                                      | وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ (١٤٨)                         |

| ۲۸٦                                      | وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ (١٤٩)                       |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7AA/7A7/7A0                              | وَمِنْ حَيْثُ خَرَحْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ (١٥٠)                       |
| T00/T1T/9V                               | كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا (١٥١)                    |
| 140                                      | فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ (١٥٢)                                |
| 719/710                                  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ (١٥٣)                       |
| 710                                      | وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ (١٥٤)                |
| ۲۳٦                                      | وَلَنْبُلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ (١٥٥)                                      |
| 777/177                                  | الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) |
| 787/177                                  | أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ (١٥٧)    |
| m1./xv.                                  | إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُو ِاعْتَمَر (١٥٨)    |
| 710/108                                  | إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى (١٥٩)                   |
| 170                                      | إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ (١٦٠)            |
| 7 70 / 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | وَإِلَهُكُمْ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (١٦٣)                  |
| 707/772/777                              | إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ (١٦٤)              |
| 71./12                                   | وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ (١٦٥) |
| 197                                      | إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوُا الْعَذَابَ (١٦٦)          |
| 787/711/107                              | يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا (١٦٨)                         |
| 7. 7/7. 7/7. ٤/١٩١                       | إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ (١٦٩)              |
| 19./150                                  | وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا (١٧٠) |
| 770                                      | وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَعْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ (١٧١)                    |

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَبِّياتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ (١٧٢) 727/721/179/170/107 إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزير وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ(١٧٣) 779/719/710/90 إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ (١٧٤) 710/7.1 أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بالْهُدَى وَالْعَذَابَ بالْمَغْفِرَةِ (١٧٥) 208 ذَلِكَ بَأَنَّ اللَّهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ (١٧٦) 102/120/10 لَيْسَ الْبرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِق وَالْمَغْرِب (١٧٧) 797/790/71/77/710/11/1/7/17/17. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى (١٧٨) TO E/TOT/TOT/TO 1/T E E/TT ./ 19 E/1 \ T/ 1 \ T/ 1 \ E T وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٧٩) TOT/TO1/TT7/TT./17. كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ (١٨٠) TO./7TA فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ (١٨١) TO./TVT/TTV فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصِ جَنَفًا أَوْ إِنْمًا فَأَصْلَحَ يَيْنَهُمْ (١٨٢) W 2 9 يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَّامُ كَمَا كُتِب (١٨٣) T.0/T.T/T.7/710/171/91 أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر (١٨٤) ٣.0/٢٤١ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى (١٨٥) W. E/W. Y/W. 1/177/170/100/A0 وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُحِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ (١٨٦) T.7/777/12A أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيام الرَّفَثُ إِلَى (١٨٧) وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّام (١٨٨) moo/770/777 يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ (١٨٩) ~\~/\\q/\\\\/\o\ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا (١٩٠) TT./T17/T10/T1 E/190/1V1 وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ (١٩١) m19/m10/712/7.7

m1v/r1 {/r.7/190/91 190/111/171 717/77./127 T17/7 2 . / 1 VT T17/T. A/1VT T17/T.V/1VT T. V T. V/TVT m1m/m11/r21/1Vm/177 7.1/179 777/199/197/111 712/177 199

770/177

790/777/771

T11/707/712

T1 V/71 T/10T

71./707/700/11/7/107/17

ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ (١٩٩) فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آَبَاءَكُمْ (٢٠٠) وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً (٢٠١) أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ (٢٠٢) وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّام مَعْدُو دَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْن (٢٠٣) وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجَبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا (٢٠٤) وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ (٢٠٥) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْم كَافَّةً (٢٠٨) سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ وَمَنْ يُبَدِّلْ نَعْمَةَ اللَّه (٢١١) زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا (٢١٢) كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ (٢١٣) يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ (٢١٥) كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْةٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا (٢١٦) يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ (٢١٧)

وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا (١٩٣)

الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ (١٩٤)

وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ (١٩٥)

الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا (١٩٧)

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ (١٩٨)

وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ (١٩٦)

إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَحَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ (٢١٨) ٢٧٨/٢١٥ (٢١٨)

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ (٢١٩) ٢٩٤/٢٣٧/٢٢

فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ (٢٢٠)

وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْر (٢٢١) ٣٢٤/٢٤٣/٢١٦/١٥٨

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى (٢٢٢)

نَسَاؤُ كُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنِّي شِئْتُمْ (٢٢٣) ٣٢٨/٣٢ ٦/٣٢ ٢٢٧/١٦٢

وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا (٢٢٤)

لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ (٢٢٥)

لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نَسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُر (٢٢٦)

وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بَأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاتَةَ قُرُوءِ (٢٢٨) ٣٢٦/٣٢١/٣٢٠/٢٢٩/ ١٨٤/١٨١/١٦٩/

T & 1 / TT 9 / TTT / TT 1 / TT 9

الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ (٢٢٩) ٢٢٠/٢٤٢/٣٦/٢١٣/٢٠٥/

~~o/~~{/~~t/~~t/~~t

فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَه (٢٣٠) ٣٤٠/٣٣٤/٣٢٠

وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ (٢٣١) ٢٢/٩٢/١٩٧/١٩٦/٢١٥/٢٠٥/

**757/770** 

وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَحَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ (٢٣٢) ٣٤٢/٣٢٢/١٨٤/١٥٠

وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ (٢٣٣/٣٢٢/٣٢٢/٢٩٩/٢٢٨/٢٢٧/٢٢٠/١٦٣/ ٣٤٥/٣٤٤

وَالَّذِينَ يُتَوَفُّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاحًا يَتَرَبَّصْنَ بأَتْفُسهنَّ (٢٣٤) ٣٤٩/٣٤٦

وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاء (٢٣٥) ٣٤٨/٣٤٧/٢٢ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاء (٢٣٥)

~~\/~~\/~~o/~97/110 ~~~\~~\/~~\/\\q\\\\ 79./717 79./729/177 751/775 717 717/712 797/771/771 719 719/1VA T1 V/1 VA T11/171/107 791/771 771/771 717/191/127 71./119 ~\V/T9\/TV./TT\ 799/794/14. 799/794/777/110

799/17.

لًا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ (٢٣٦) وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَريضَةً (٢٣٧) حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانتِينَ (٢٣٨) فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ ٢٣٩) كَذَلِكَ يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٢٤٢) أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ (٢٤٣) وَقَاتِلُوا فِي سَبيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٤٤) مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسنًا فَيُضَاعِفَهُ (٢٤٥) وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا (٢٤٧) فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَر (٢٤٩) وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا (٢٥٠) فَهَزَمُوهُمْ بإذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ (٢٥١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ (٢٥٤) اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ (٢٥٥) لًا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُر (٢٥٦) اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آَمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ (٢٥٧) مَثْلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَل حَبَّةٍ (٢٦١) الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبعُونَ (٢٦٢) قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى (٢٦٣) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى (٢٦٤)

وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ (٢٦٥) 791/794/174 أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ حَنَّةٌ مِنْ نَخِيلِ وَأَعْنَابِ (٢٦٦) 791/174/109 يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ (٢٦٧) 797/789/179 الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءُ (٢٦٨) 799/175 يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ (٢٦٩) 777/177/91/0/4 وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذْر فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ (٢٧٠) 791/771 إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمَّا هِيَ وَإِنْ تُخفُوهَا وَتُؤثُّوهَا الْفُقَرَاءَ (٢٧١) 797/771 لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ (٢٧٢) 797/777/771 لِلْفُقَرَاء الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبيل اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّبًا (٢٧٣) 797 الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً (٢٧٤) 794/747/741 الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ (٢٧٥) 771/70X/70V/779/77£ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّار أَثِيم (٢٧٦) 77/77 إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ (٢٧٧) 712 يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا (٢٧٨) 740 فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ (٢٧٩) 777/70V/17E وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ (٢٨٠) 400 وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّي كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتْ (٢٨١) 717/17 يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسَمًّى فَاكْتُبُوهُ (٢٨٢) وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجدُوا كَاتِبًا فَرهَانٌ مَقْبُوضَةٌ (٢٨٣) ~70/~7~/~00/~~·/179 لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ (٢٨٤) 7 7 1

| 7.6.1    | آَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ (٢٨٥)                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19 8/179 | لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ (٢٨٦)                                     |
|          | آل عمران                                                                                                                                |
| 110/1.4  | هُوَ الَّذِي أُنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ (٧)                  |
| 97       | وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ (١٤٠)                                                                                               |
| 9.7      | وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٤٨)                                                                                                  |
| ٩٨/٨٣    | لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ (١٦٤)                                          |
|          | النساء                                                                                                                                  |
| 777      | إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ (١٠)                                                     |
| ٩٨       | {وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَاثِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ (١١٣) |
|          | المائدة                                                                                                                                 |
| 91       | حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ (٣)                                |
| 91       | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ (٦)                                             |
| ۲۸       | يا أهل يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا(١٥)                                                    |
| ٨٦       | يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ(١٦)                                                                    |
| ٨٥       | وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ (٤٨)                                      |
| 70       | وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ (٥٠)                                                                           |
| ۸۳       | يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ (٦٧)                                                                 |

| مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ (٩٩)                                                                                                          | ٨٤  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ تُكَلِّمُ (١١٠)       | ٩٨  |
| الأنعام                                                                                                                                              |     |
| قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا (١٠٤)                                                 | ٨٥  |
| قُلْ تَعَالَوْا أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلًا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴿١٥١)                            | ۸٧  |
| قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وُنْسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢)                                                               | ٨١  |
| الأعراف                                                                                                                                              |     |
| وَلَقَدْ حِئْنَاهُمْ بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (٥٢)                                                  | ٨٥  |
| لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ (٥٩)                                   | ٨٢  |
| وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٦٥)                            | ٨٢  |
| الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَحِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْحِيلِ (١٥٧)             | ٨٤  |
| فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ(١٥٨)                                                 | 171 |
| الأنفال                                                                                                                                              |     |
| وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْخَائِنِينَ (٥٨)                             | 97  |
| المتوبة                                                                                                                                              |     |
| خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَفَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٠٣) | ٩١  |
| يونس                                                                                                                                                 |     |
| يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَثُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاةٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ (٥٧)              | ٨٥  |
| هو <b>د</b>                                                                                                                                          |     |

الركِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ (١) 110 يوسف إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٢) 119 إبراهيم الركِتَابُّ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ (١) ٨٦ النحل ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله (٣٦) 90/17 وَمَا أَثْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ (٦٤) ٨٦ وَنَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٨٩) 111/4. إنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بالْعَدْل وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنْكَر وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (٩٠) الإسراء إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبيرًا (٩) 19/10 وَأَنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا (١٠) Д٥ ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَى إلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا (٣٩) 1.7/91 الكهف الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا (١)  $\Lambda V - \Lambda Y$ قَيِّمًا لِيُنْذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسنًا (٢) ٨٦

مريم

| وَبَرًّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا (١٤)                                                                                              | 98   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| طه                                                                                                                                                        |      |
| طه (١) مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى (٢) إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَى (٣)                                                             | ٨٦   |
| وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا(١١٣)                                                                                            | ٨٦   |
| الأنبياء                                                                                                                                                  |      |
| قَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ (١٠)                                                                            | ٨٦   |
| وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ (٢٥)                                     | ٨٢   |
| {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ}(١٠٧)                                                                                                   | ٨٣   |
| الحج                                                                                                                                                      |      |
| وَأَذِّنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِحَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ (٢٧)                                        | 91   |
| لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا (٢٨) | 91   |
| أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣٩)                                                       | 9    |
| {وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ }(٧٨)                                                                                                   | 91   |
| المؤمنون                                                                                                                                                  |      |
| أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ (١١٥)                                                                 | 1-07 |
| النور                                                                                                                                                     |      |
| الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَةٍ (٢)                                                                          | 9    |
| قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠)             | 9 £  |
| الفرقان                                                                                                                                                   |      |
| تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا (١)                                                               | ٨٦   |

| الشعراء | • |
|---------|---|
|---------|---|

| ٨٢         | كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ الْمُرْسَلِينَ (١٠٥) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٠٦)                                                           |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٢         | كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٢٤)                                                                  |
| 119        | بلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ (١٩٥)                                                                                                                               |
|            | العنكبوت                                                                                                                                                       |
| 91         | اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ (٥٤)                                   |
|            | لقمان                                                                                                                                                          |
| ٩٨         | وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ لِلَّهِ وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ (١٢) |
| 9 7        | وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ (١٨)                                    |
|            | سبأ                                                                                                                                                            |
| 777        | قُلْ إِنَّ رَبِّي يَيْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ (٣٩)                       |
|            | ص.                                                                                                                                                             |
| 117/1.0/10 | كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ (٢٩)                                                      |
|            | الذاريات                                                                                                                                                       |
| ٨١/٣٦/٢٦   | وَمَا حَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبَدُونِ (٥٦)                                                                                                  |
|            | الحشو                                                                                                                                                          |
| 17./95     | ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِّ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٤)                                                  |
| 17./98     | مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى (٧)                                          |
|            | الملك                                                                                                                                                          |

الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ (٢)
القلم
وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ (٤)
المرمل
المزمل
إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُثَي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ (٢٠)

# فهارس الأحاديث

| ٣٧        | أتجد ما تحرر رقبة ؟                                  |
|-----------|------------------------------------------------------|
| <b>To</b> | أجعل لك صلاتي كلها؟ قال: إذا يغفر الله لك ذنبك كله   |
| ٣٧        | إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم                 |
| ٣٨        | أنَّ النِّبي صلى الله عليه وسلم صلَّى بمم فسها فسجد  |
| ٣١        | تمرة طيبة وماء طهور                                  |
| ٣١        | تنقص الرطبة إذا يبست                                 |
| ٥,        | حي على الصلاة                                        |
| 47        | لا ضرر ولا ضرار                                      |
| mq/mm     | لا يقضيَنّ حكم بين اثنين وهو غضبان                   |
| ٣٩        | للفرس سهمين و للرَّحل سهما                           |
| ma/mo     | ليست بنجس، إنها من الطوافين عليكم والطوافات          |
| ٣٧        | من أحيا أر ضا ميتة فهي له                            |
| ٣٨        | نعم، حجي عنها أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته ؟ |

# فهرس المقاصد من سورتي الفاتحة والبقرة

## المقاصد العامة من سورة الفاتحة

## المصالح:

| ١٣٠   | إثبات النبوات               |
|-------|-----------------------------|
| ١٣٠   | الإخلاص                     |
| ١٣٠   | الأسوة الحسنة               |
| ١٣٠   | الاستعانة                   |
| 1 £ £ | الاستقامة                   |
| 1771  | افتقار العبد إلى الله       |
| 1771  | الإيمان بأسماء الله         |
| 187   | الإيمان بألوهية الله سبحانه |
| 187   | الإيمان بربوبية الله        |
| ١٣٣   | الإيمان برحمة الله سبحانه   |
| 144   | البسملة                     |
| ١٣٤   | التعبد لله بشرعه وأمره      |
| ١٣٤   | توحيد الألوهية              |
| 140   | توحيد الأسماء والصفات       |
| 140   | الثناء على الله             |
| ١٣٦   | حمد الله                    |
| ١٣٧   | ذكر الله                    |
| ١٣٧   | الرفقة الصالحة              |
| ١٣٧   | العبادة                     |
| ١٣٨   | العلم والعمل به             |
| 1 49  | مخالفة النصاري واليهود      |
|       |                             |

#### المفاسد:

| لاعتماد على الحول والقوة                 | ١٤٠   |
|------------------------------------------|-------|
| ضلال                                     | ١٤١   |
| المقاصد العامة من سورة البقرة            |       |
| المصالح:                                 |       |
| ل بتلاء                                  | 1 £ £ |
| نباع الرسول صلى الله عليه وسلم           | 1 20  |
| لإحسان                                   | ١٤٦   |
| لاختيار                                  | 1 2 7 |
| لاستجابة لله                             | ١٤٨   |
| صلاح الإرادة والنية مطلب لإصلاح المعاملة | 10.   |
| صلاح العالم                              | 107   |
| عتبار المآل                              | 107   |
| لأكل مما في الأرض                        | 100   |
| لاهتداء بالقرآن                          | 105   |
| j.                                       | 100   |
| لبشارة والنذارة                          | 101   |
| تتخفيف                                   | 107   |
| تذكر                                     | ١٥٨   |
| ذكر النعمة                               | 1 7 7 |
| تفكر                                     | 109   |
| تقوى                                     | ١٩.   |
| تكليف بما في الوسع                       | ١٦٣   |
| تتو بة                                   | ١٧٨   |
| نتو حيد                                  | ١٦٥   |
|                                          | ١٦٦   |
| شات                                      | 177   |

| ٧٦٧   | الحكمة                           |
|-------|----------------------------------|
| 179   | خلقية الشريعة                    |
| 177   | الذكر                            |
| 177   | الدخول في السلم كافة             |
| ١٧٣   | الرجاء                           |
| 175   | الرحمة                           |
| 140   | السعادة                          |
| 177   | الصبر                            |
| ١٧٨   | الصدق                            |
| 1 7 9 | الطاعة                           |
| ١٨٠   | العبادة                          |
| 1.4.1 | العدل                            |
| ١٨٢   | العفو                            |
| ١٨٣   | المحبة                           |
| \     | المعروف                          |
| 7.7.1 | المتاع                           |
| ١٨٧   | الهجرة                           |
| ١٨٨   | الوفاء                           |
| 1 / 9 | ولاية الله                       |
|       | المفاسد:                         |
| ١٩.   | الإباء                           |
| ١٩٠   | اتباع أهواء اليهود والنصارى      |
| 191   | اتباع خطوات الشيطان              |
| 197   | اتخاذ آیات الله هزوا             |
| 197   | اتباع غير الله                   |
| ١٨٣   | الأذى                            |
| 195   | استبدال الذي هو أدن بالذي هو خير |

| 198   | الاستكبار                       |
|-------|---------------------------------|
| 198   | الإصر والأغلال                  |
| 198   | الاعتداء                        |
| ١٩٦   | الاعتراض                        |
| ١٩٦   | الإفساد                         |
| 191   | الإكراه                         |
| ١٩٨   | الامتراء                        |
| ۱۹۸   | الإنقلاب                        |
| 199   | إهلاك الحرث والنسل              |
| 199   | الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعض |
| 199   | التبديل                         |
| ۲.,   | التحريف                         |
| ۲.,   | التكذيب                         |
| ۲.,   | التلبيس                         |
| ۲.,   | الجهل                           |
| ۲٠١   | الحرج                           |
| 7.7   | الحرص على الحياة                |
| 7.7   | الحيل                           |
| ۲ • ۳ | الخبائث                         |
| ۲٠٤   | الخداع                          |
| 7 . ٤ | السوء                           |
| ۲ • ٤ | السفه                           |
| 7.0   | شراء الضلالة بالهدى             |
| 7.0   | الضرر                           |
| 7.0   | الظلم                           |
| 7.7   | عدم الانتفاع بالنذارة           |
| 7.7   | العزة بالإثم                    |
| ۲٠٦   | الفتنة                          |

| 7.7                                           | الفحشاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.٧                                           | الفسق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲.٧                                           | قطع ما أمر الله به أن يوصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲.٧                                           | القول على الله بلا علم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۰۸                                           | الكذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٠٨                                           | كتمان ما أنزل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸ ۰ ۲                                         | الكفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲.۸                                           | مخالفة القول الفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7 . 9                                         | مرض القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 . 9                                         | الند لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲1.                                           | النفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 711                                           | نقض العهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 711                                           | الهوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                               | الضروريات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                               | حفظ الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 717                                           | <b>حفظ الدين</b><br>حفظ الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 717                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                               | حفظ الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 717                                           | حفظ الإيمان<br>حفظ الحق من الشك والريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717<br>717                                    | حفظ الإيمان حفظ الحق من الشك والريب حفظ الحق من الشك والريب حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717<br>717<br>717                             | حفظ الإيمان<br>حفظ الحق من الشك والريب<br>حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم<br>حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 717<br>717<br>717<br>717                      | حفظ الإيمان<br>حفظ الحق من الشك والريب<br>حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم<br>حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين<br>حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة                                                                                                                                                                                                               |
| 717<br>717<br>717<br>717<br>717               | حفظ الإيمان حفظ الحق من الشك والريب حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة حفظ الدين بالاستمساك به                                                                                                                                                                                                   |
| 717<br>717<br>717<br>717<br>717<br>718        | حفظ الإيمان والريب حفظ الحق من الشك والريب حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالجهاد في سبيل الله                                                                                                                                     |
| 717<br>717<br>717<br>717<br>717<br>718<br>718 | حفظ الإيمان حفظ الحق من الشك والريب حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالجهاد في سبيل الله حفظ الدين بالدخول فيه كافة وعدم اتباع خطوات الشيطان                                                                                        |
| 717 717 717 717 717 718 718 710               | حفظ الإيمان حفظ الحق من الشك والريب حفظ الدين بإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم حفظ الدين بإقامة حدود الله بين الزوجين حفظ الدين بترتيب العذاب على الردة حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالاستمساك به حفظ الدين بالجهاد في سبيل الله حفظ الدين بالدخول فيه كافة وعدم اتباع خطوات الشيطان حفظ الدين بالدخول فيه كافة وعدم اتباع خطوات الشيطان حفظ الدين بالدعوة إليه وعدم كتمانه |

| ۲۱٦       | حفظ الدين بالنهي عن نكاح المشركات والمشركين |
|-----------|---------------------------------------------|
| 717       | حفظ الدين من الاستهزاء به                   |
| 717       | حفظ القرآن                                  |
| 717       | حفظ المؤمنين بالتوحيد والعبادة              |
| Y 1 Y     | حفظ المؤمنين من كيد اليهود والنصاري         |
| 717       | حفظ المساجد                                 |
| YIA       | حفظ المسلمين من المنافقين                   |
| حفظ النفس |                                             |
| Y 1 A     | إباحة الطيبات                               |
| Y 1 9     | إباحة المحظورات في حالة الضرورة             |
| Y 1 9     | تحريم الخبائث                               |
| ۲۲.       | الدية                                       |
| ۲۲.       | الرضاع حولين كاملين للطفل                   |
| 77.       | العفو عن القاتل                             |
| ۲۲.       | القصاص من القاتل حياة                       |
| 77.       | النهي عن إلقاء النفس في التهلكة             |
|           | حفظ العقل                                   |
| 77.       | حفظ العقل بأمر النفس بالبر                  |
| 771       | حفظ العقل بالتدبر في حكمة الأحكام           |
| 777       | حفظ العقل بالتذكر                           |
| 778       | حفظ العقل بالتفكر في الكون                  |
| 777       | حفظ العقل بالتقوى                           |
| 777       | حفظ العقل بجعله مناط التكليف                |
| 777       | حفظ العقل بالعلم                            |
| 772       | حفظ العقل بمعرفة الحلال والحرام             |
| 772       | حفظ العقل من تعلم ما يضر ولا ينفع           |
| 772       | حفظ العقل من السكر                          |

| 770   | حفظ العقل من الكفر                                          |
|-------|-------------------------------------------------------------|
|       | حفظ النسل – النسب                                           |
| 777   | حفظ النسل بالحث على ما يحصل به استمرار النسل وبقاؤه وتكثيره |
| 777   | حفظ النسل بحصر الزواج بين الرجل والمرأة                     |
| 777   | حفظ النسل بالرضاع                                           |
| 777   | حفظ النسل بالزواج                                           |
| 777   | حفظ النسل بالنفقة على الزوجة                                |
| 771   | حفظ النسل بنفقة الوارث                                      |
| 771   | حفظ النسل حال انفصال الوالدين                               |
| 779   | حفظ النسل من الأذى                                          |
| 779   | حفظ النسب                                                   |
|       | حفظ المال                                                   |
| ۲۳.   | الأمانة                                                     |
| ۲۳.   | الإنفاق                                                     |
| ٢٣٣   | تحريم أكل أموال الناس بالباطل                               |
| 7 7 2 | تحريم بخس الحقوق                                            |
| 788   | تحريم الربا                                                 |
| 740   | تحريم الرشوة                                                |
| 78 5  | التوثق في الأموال                                           |
| ۲۳٦   | حفظ أموال الأفراد والجماعة                                  |
| ٢٣٦   | حفظ الثمرات                                                 |
| 777   | حفظ مال الزوجين                                             |
| ٢٣٦   | حفظ مال السفيه والضعيف                                      |
| ٢٣٦   | حفظ مال المنفق                                              |
| 747   | حفظ مال الموصى إليهم                                        |
| 777   | حفظ مال اليتامي                                             |
| ۲۳۸   | دوران المال                                                 |

| 739       | رواج المعاملات                                         |  |
|-----------|--------------------------------------------------------|--|
| 739       | العدل                                                  |  |
| 739       | فتح الطرق المشروعة في الكسب للتملك المشروع وجمع الثروة |  |
| 7 £ .     | قطع النزاعات                                           |  |
| الحاجيات: |                                                        |  |
| 7 £ 1     | مشروعية الرخص                                          |  |
| 7         | شرع الطلاق وردالمهر                                    |  |
|           | التحسينيات:                                            |  |
| 7 5 7     | آداب الأكل وتجنب الإسراف والمستخبث                     |  |
| 757       | الولاية                                                |  |
| 757       | الطهارة                                                |  |
|           | المكملات:                                              |  |
| 7 £ £     | إظهار شعائر الدين كصلاة الجماعة من الفرائض والسنن      |  |
| 7         | التماثل في القصاص                                      |  |
| 7         | الإشهاد في البيوع                                      |  |
|           |                                                        |  |
|           | المقاصد الخاصة من سورة البقرة                          |  |
| 7 2 7     | إثبات صدق الرسول صلى الله عليه وسلم وما جاء به         |  |
| 7 2 7     | الترغيب والترهيب                                       |  |
| 7 £ 7     | استعمال الألفاظ الحسنة                                 |  |
| 7 5 7     | إصلاح ومخالطة اليتامي                                  |  |
| 7 2 7     | أمر النفس بالبر                                        |  |
| 7         | بيان حال الكافرين                                      |  |
| 7 £ 7     | بيان حال المتقين                                       |  |
| 7 £ 1     | بيان حال المنافقين                                     |  |
| 7 £ A     | بيان النعم                                             |  |
| 7 £ 1     | تبيين الآيات                                           |  |

| تذكر النعم داع إلى طاعة الله ٩                                                   | 7 £ 9       |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| تعلم الأسماء                                                                     | 701         |
| تفضيل آدم عليه السلام                                                            | 701         |
| التفكر في الآيات الكونية                                                         | 707         |
| التمشي مع الأقدار سواء أسرت أو أساءت                                             | 707         |
| الشهادة على الناس                                                                | 707         |
| ضرب الأمثال                                                                      | 707         |
| معرفة عداوة إبليس وإضلاله للعباد                                                 | 705         |
| معرفة أن أهل الكتاب يعرفون الرسول محمد صلى الله عليه وسلم وما جاء به ويكتمون ذلك | 700         |
| المقصد من إرسال الرسول صلى الله عليه وسلم                                        | 700         |
| المقصد من إنزال الكتاب                                                           | 700         |
| المقصد من بعثة النبيين                                                           | 707         |
| وحدة دين الله المنزل إلى الناس                                                   | 707         |
| معرفة مفاسد اليهود والنصاري وتحذير المسلمين منهم ومن الوقوع في مثل ما وقعوا فيه. |             |
| أمر الناس بالبر ونسيان النفس ٧٥                                                  | Y0 Y        |
| الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعض                                                  | <b>70 Y</b> |
| اتباع الهوى                                                                      | Y0 Y        |
| اتخاذ الأصنام آلهة                                                               | 707         |
| استبدال الذي هو أدني بالذي هو خير                                                | 701         |
| الاعتداء في السبت والتحيل على أوامر الله                                         | Y0X         |
| بطر النعمة واحتقارها                                                             | 709         |
| تبديل أمر الله لهم بالقول والفعل ٩                                               | 709         |
| تحریف کلام الله                                                                  | 709         |
| تزكية النفس                                                                      | 709         |
| تعلم السحر                                                                       | ۲٦.         |
| تعنتهم وعدم طاعتهم لله في ذبح البقرة                                             | ۲٦.         |
| التولي                                                                           | ۲٦.         |
| جرأتهم وقلة أدبهم مع ربهم ومع نبيهم موسى عليه السلام بطلب رؤية الله جهرة<br>397  | ۲٦.         |

| 771 | الحرص على الحياة                                 |
|-----|--------------------------------------------------|
| 771 | الحسد                                            |
| 771 | ربط إيمانهم بالرؤية العينية وعدم إيمانهم بالغيب  |
| 771 | ردهم المسلمين كفارا حسدا                         |
| 177 | السماع والعصيان                                  |
| 777 | شراء بآیات الله ثمنا قلیلا                       |
| 778 | طلب كلام الله أو الإتيان بالآيات                 |
| 774 | ظلم النفس                                        |
| 774 | عدم الصبر على طعام واحد                          |
| 778 | العداوة للملائكة                                 |
| 778 | العثو في الأرض فسادا                             |
| 778 | العصيان و الاعتداء                               |
| 778 | الفسق                                            |
| 770 | قتل الأنبياء بغير حق                             |
| 770 | قسوة القلب                                       |
| 777 | قولهم أنه لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصارى |
| 777 | كتابة الكتاب بأيديهم ويقولون هو من عند الله      |
| 777 | كرههم لما ينزل من الخير على المسلمين             |
| 777 | الكفر بآيات الله                                 |
| 777 | لبس الحق بالباطل وكتمان الحق                     |
| 777 | المسارعة في الكفر                                |
| ٨٢٢ | نبذ العهود                                       |
| 779 | نبذ كتاب الله وراء ظهورهم                        |
| 779 | نسب الولد لله                                    |
| 779 | النفاق                                           |
|     | الإيمان:                                         |
| ۲٧. | الإيمان بإتيان الله للناس جميعا يوم القيامة      |

| **           | الإيمان بألوهيته سبحانه                    |
|--------------|--------------------------------------------|
| ۲٧.          | الإيمان بأن الله شاكر عليم                 |
| ۲٧٠          | الإيمان بأن الله واسع عليم                 |
| 771          | الإيمان بأن الله يحي ويميت                 |
| 771          | الإيمان بأن الله يقبض ويبسط                |
| 771          | الإيمان بأنه لا إله إلا الله               |
| 777          | الإيمان بأنه لايشفع أحد عنده إلا بإذنه     |
| ***          | الإيمان بأن الله سريع الحساب               |
| 777          | الإيمان بأن الله سميع عليم                 |
| 777          | الإيمان بأن الله شديد العقاب               |
| 777          | الإيمان بأن الله قريب                      |
| 777          | الإيمان بأن الله لا يضيع إيمان العباد      |
| 7 7 7        | الإيمان بأن الله لا يغفل عما يعمله العباد. |
| 777          | الإيمان بتوبة الله على عباده               |
| 777          | الإيمان بتوحيد الله                        |
| 777          | الإيمان بحفظ الله                          |
| 775          | الإيمان بحكمة الله                         |
| Y V £        | الإيمان بحياته وقيوميته                    |
| 775          | الإيمان برأفة الله ورحمته بالناس.          |
| <b>* Y O</b> | الإيمان برحمته عباده                       |
| 7 7 0        | الإيمان برزق الله لمن يشاء                 |
| 770          | الإيمان بعظمة الكرسي                       |
| 7 7 0        | الإيمان بعزة الله وحكمته                   |
| 777          | الإيمان بعلم الله                          |
| ***          | الإيمان بعلم الله ما في الأنفس             |
| 777          | الإيمان بعلوه وعظمته                       |
| 777          | الإيمان بغني الله وحلمه                    |
| 777          | الإيمان بقدرة الله على كل شيء              |
|              |                                            |

| ٨٧٨        | الإيمان بملك الله                           |
|------------|---------------------------------------------|
| 7 7 7      | الإيمان بمغفرة الله وحلمه                   |
| 777        | الإيمان بمغفرة الله ورحمته                  |
| 7 7 9      | الإيمان بمداية الله من يشاء إلى صراط مستقيم |
| ۲۸.        | الإيمان بولاية الله للمؤمنين                |
| 7.7.7      | الإيمان باليوم الآخر                        |
| 7.47       | الإيمان والعمل الصالح                       |
|            |                                             |
| ان القبلة: | بي                                          |
| ۲۸۲        | استقبال القبلة في السفر                     |
| ۲۸۲        | استقبال القبلة في الصلاة                    |
| YAY        | التوجه للمسجد الحرام                        |
| YAY        | مخالفة أهل الكتاب في القبلة                 |
| الصلاة:    |                                             |
| 7 . 9      | إقامة الصلاة                                |
| PAY        | الاستعانة بالصلاة                           |
| 7 / 9      | التيسير                                     |
| ۲٩.        | الخشوع                                      |
| ۲٩.        | الركوع مع الراكعين                          |
| 79.        | المحافظة على وقت الصلاة                     |
| 79.        | المحافظة على الصلوات والصلاة الوسطى         |
| الإنفاق:   |                                             |
| 797        | إبداء الصدقات وإخفائها                      |
| 798        | الإخلاص في الإنفاق                          |
| 7 9 7      | الإنفاق ابتغاء مرضات الله دون تردد          |
| 797        | الإنفاق بالليل والنهار سرا وعلانية          |
| 3 P 7      | الإنفاق في الحج                             |
|            |                                             |

| 798   | إنفاق العفو                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
|       |                                                                         |
| 790   | الإنفاق على الأقارب والأيتام والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب |
| 797   | الإنفاق على الزوجة                                                      |
| 797   | الإنفاق على الفقراء الذين حبسوا أنفسهم لطاعة الله                       |
| Y 9 7 | الإنفاق على قدر الوسع                                                   |
| 797   | الإنفاق للجهاد في سبيل الله                                             |
| 797   | الإنفاق من طيب الكسب وعدم تيمم الخبيث منه                               |
| 797   | إيتاء الزكاة                                                            |
| 797   | إيتاء المال على حبه                                                     |
| 797   | الثبات                                                                  |
| 797   | حفظ الإنفاق من المفسدات                                                 |
| 799   | رفع الحرج                                                               |
| 799   | معرفة وعد الشيطان بالفقر                                                |
| 799   | النهي عن إتباع النفقة بالمن والأذى                                      |
|       | الصيام:                                                                 |
| ٣٠١   | إتمام الصيام                                                            |
| ٣٠١   | الاعتكاف في المساجد                                                     |
| ٣٠١   | إكمال العدة، و تكبير الله على الهداية، و الشكر                          |
| ٣٠٢   | التيسير في الصيام.                                                      |
| ٣.٣   | ثمرة الصيام وعلته: التقوى.                                              |
| ٣.٥   | الصيام أيام معدودة                                                      |
| ٣.٥   | كتب الصيام كما كتب على الأمم السابقة                                    |
| ٣. ٤  | لا يريد الله العسر بالعباد                                              |
|       |                                                                         |
|       | الدعاء:                                                                 |
| ٣٠٦   | الر شد                                                                  |
| ۳.٧   | سؤال الله حسنة الدنيا والآخرة                                           |
|       |                                                                         |

# الحج العمرة:

| ٣.٨   | إتمام الحج والعمرة لله                                                    |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۸   | الإخلاص لله                                                               |
| ۳۰۸   | الإفاضة من حيث أفاض الناس                                                 |
| ٣٠٩   | التزود للحج                                                               |
| ٣.٩   | تطهير البيت للطائفين والعاكفين والركع السجود.                             |
| ٣١.   | تعظيم الصفا والمروة                                                       |
| ٣١.   | التقوى                                                                    |
| ٣١١   | التيسير                                                                   |
| 718   | جعل البيت مثابة للناس وأمنا.                                              |
| 717   | ذكر الله                                                                  |
| 717   | فعل الخير                                                                 |
| 717   | المقصد من الأهلة: مواقيت للناس والحج                                      |
|       | الجهاد في سبيل الله:                                                      |
| ۳۱٦   | الإخلاص في القتال                                                         |
| ٣١٦   | الأمر بالقتال في سبيل الله                                                |
| ٣١٦   | الإنفاق في سبيل الله                                                      |
| 717   | الصبر والثبات                                                             |
| 717   | مقصد الكفار رد المسلمين عن دينهم                                          |
| 717   | المقصد من الجهاد دفع الفساد عن الأرض.                                     |
| ٣٢.   | النهي عن الاعتداء في القتال                                               |
| 719   |                                                                           |
| 1 1 1 | النهي عن المقاتلة عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه                      |
| , , , | النهي عن المقاتلة عند المسجد الحرام حتى يقاتلو كم فيه<br>ا <b>لنكاح</b> : |
| WY .  |                                                                           |
|       | النكاح:                                                                   |
| ٣٢.   | النكاح:<br>إرادة الإصلاح                                                  |

| 777  | التراضي بالمعروف بين الزوجين                            |
|------|---------------------------------------------------------|
| 777  | التراض والتشاور                                         |
| 777  | ترك الإضرار والاعتداء                                   |
| 777  | ترك ظلم النساء                                          |
| ٣٢٣  | التطهر                                                  |
| ٣٢٣  | التقديم للنفس                                           |
| ٣٢٣  | التقوى                                                  |
| 47 8 | حسن احتيار الزوج                                        |
| 772  | حفظ الدين                                               |
| ٣٢ ٤ | حفظ مال المرأة                                          |
| 770  | دوام المعاشرة بين الزوحين وإعفاف الزوجة                 |
| 770  | ذم التفريق بين الزوج وزوحه                              |
| ٣٣.  | رفعة الرجل ورياسته في الأسرة                            |
| ٣٢٦  | السكن                                                   |
| ٣٢٦  | الصدق بين الزوحين                                       |
| ٣٢٦  | العدل                                                   |
| 417  | العفاف                                                  |
| 417  | العفو                                                   |
| 417  | عكوف القلب على الله بصرف الانشغال بمباشرة النساء        |
| ٣٢٨  | للمرأة والرجل حقوق وواجبات                              |
| ٣٣.  | المقصد من اختيار كلمة الزوجين                           |
| ٣٣.  | المقصد من النهي عن قرب النساء حتى يطهرن ويتطهرن         |
| 441  | المقصد من النهي عن نكاح المشركات والمشركين              |
| 441  | المعاملة بالمعروف                                       |
| 444  | النهي عن أن تكلف الزوجة زوجها فوق وسعه وطاقته في النفقة |
| 727  | النهي عن عضل النساء عن نكاح أزواجهن                     |

## الطلاق:

| الإصلاح                                                            | 777 |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| إقامة حدود الله بين الزوجين                                        | ٣٣٤ |
| الإمساك بمعروف والتسريح بإحسان                                     | ٣٣٤ |
| جبر كسر الزوجة بالهدية والعطية                                     | 770 |
| رفع الضرر                                                          | 770 |
| العفو                                                              | ٣٣٦ |
| المتعة بالمعروف على قدر الوسع للممطلقة قبل المسيس والفرض           | 777 |
| المقصد من إباحة الخلع                                              | 777 |
| المقصد من إباحة الطلاق                                             | 777 |
| المقصد من إباحة الطلاق قبل المسيس                                  | ٣٣٨ |
| المقصد من جعل الطلاق والإرجاع بعصمة الرجل                          | 444 |
| المقصد من اشتراط التزوج بزوج ثان حتى تباح للأول بعد الطلقة الثالثة | 444 |
| المقصد من الطلاق الذي تحصل به الرجعة مرتان                         | ٣٤. |
| المقصد من عدة المطلقة والنهي عن كتمان مافي رحمها                   | ٣٤. |
| المقصد من المتعة بالمعروف للمطلقة قبل المسيس                       | ٣٣٨ |
| النهي عن عضل النساء عن نكاح أزواجهن                                | 757 |
|                                                                    |     |
|                                                                    |     |
| الرضاع:                                                            |     |
| التراض والتشاور في مصلحة ولدهما                                    | ٣٤٤ |
| رزق وكسوة المرضع بالمعروف                                          | ٣٤٤ |
| رضاع حولين                                                         | 722 |
| النفقة على قدر الوسع                                               | ٣٤٤ |
| الرضاع حق والدته                                                   | 750 |
| العدة                                                              |     |
| حفظ النسب                                                          | ٣٤٦ |

| 727          | المقصد من إباحة تعريض الخطبة للمعتدة دون التصريح                         |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٣٤٨          | المقصد من رفع الجناح عن إكنان النفس                                      |
| <b>729</b>   | المقصد من نفي الجناح عما تفعل المرأة في نفسها بعد انقضاء عدتما بالمعروف. |
|              | الوصية:                                                                  |
| <b>729</b>   | الإصلاح بين الموصى إليهم                                                 |
| <b>7</b> £ 9 | ترك الجنف والإثم في الوصية                                               |
| ٣٥.          | النهي عن تبديل الوصية                                                    |
| ٣٥.          | الوصية بالمعروف                                                          |
| ٣٥.          | الوصية للوالدين والأقربين                                                |
|              | القصاص:                                                                  |
| 801          | أداء بإحسان                                                              |
| 801          | اتباع بالمعروف                                                           |
| 807          | التخفيف والرحمة                                                          |
| 808          | ترك الاعتداء                                                             |
| 808          | التقوى                                                                   |
| 808          | العدل                                                                    |
| 405          | العفو                                                                    |
| 808          | القصاص في القتلى                                                         |
| 408          | المساواة                                                                 |
|              | الأموال:                                                                 |
| 700          | الأمانة                                                                  |
| 700          | انتظار المعسر والتصدق                                                    |
| 400          | ترك أكل الأموال بالباطل                                                  |
| 807          | تحديد الأجل في الدين                                                     |
| 807          | تحريم بخس الحقوق                                                         |
| 807          | تعلم الكتابة                                                             |
| 801          | التقوى                                                                   |

| <b>70</b> Y | التوبة وأخذ رؤوس الأموال دون الزيادة               |
|-------------|----------------------------------------------------|
| <b>TOY</b>  | حفظ العقل                                          |
| <b>TO</b> A | حفظ المعاملات السالفة                              |
| <b>TO</b> A | حفظ مال السفيه والضعيف                             |
| <b>TO</b> A | حل البيع                                           |
| <b>TO</b> A | الربا شعار أهل الكفر                               |
| <b>TO</b> A | العدل                                              |
| 709         | قطع النزاعات                                       |
| 709         | كتابة صغير الدين وكبيره                            |
| 709         | المقصد من إباحة التداين                            |
| ٣٦.         | المقصد من استشهاد المسلم دون الكافر                |
| ٣٦.         | المقصد من إملال الولي بالعدل                       |
| 777         | المقصد من الرهن                                    |
| <b>777</b>  | المقصد من شهادة امرأتان                            |
| <b>*</b> 7* | المقصد من الشهادة والكتابة                         |
| 777         | أ-الإشهاد على الدين                                |
| 778         | ب-كتابة الدين                                      |
| 778         | المقصد من نفي الجناح عن الكتابة في التجارة الدائرة |
| 778         | المقصد من النهي عن إباء الشهادة                    |
| ٣٦٤         | المقصد من النهي عن كتمان الشهادة                   |

# فهرس المصادر والمراجع كتب اللغة

تهذيب اللغة، أبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: عبد العظيم محمود، مراجعة: محمد علي النجار، بدون. الدار المصرية للتأليف والترجمة، مطابع سجل العرب: القاهرة.

الصحاح تاج اللغة وصحاح العرب، إسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، الطبعة الثالثة. دار العلم للملاين: بيروت – لبنان (١٩٨٤هـــ-١٩٨٤م).

القاموس المحيط، الفيروز آبادي، الطبعة السادسة. مؤسسة الرسالة: بيروت - لبنان(١٤١٩هــ-١٩٩٨م).

لسان العرب، محمد بن مكرم بن علي المعروف بابن منظور، نسقه وعلق عليه: علي شيري، الطبعة الأولى. دار إحياء التراث العربي: بيروت – لبنان ( ١٤٠٨-١٩٨٨م).

المحكم والمحيط الأعظم، أبي الحسن على بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، الطبعة الأولى. دار الكتب العلمية: بيروت – لبنان ( ١٤٢١هـــ-٢٠٠٠م).

مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، الطبعة الأولى. دار المعرفة: بيروت – لبنان(١٤٣٦هــ-٢٠٠٥م).

المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرن، الطبعة الأولى. دار الحديث: القاهرة-مصر (٢٢١هـــ-٢٠٠٠م).

#### كتب التفسير

الإتقان في علوم القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، ضبطه وصححه: محمد سالم هاشم، الطبعة الأولى. دار الكتب العلمية: بيروت-لبنان (٢٠٠١هـ - ٢٠٠٠م).

أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، بدون. عالم الكتب: بيروت – لننان.

إلى القرآن الكريم، محمد شلتوت، بدون. دار الهلال: القاهرة (١٣٨٣هـ).

التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور، بدون. دار سحبون: تونس (١٩٩٧م).

التفسير الكبير المسمى مفاتيح الغيب، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي، الطبعة الرابعة. مكتب تحقيق دار إحياء التراث العربي: بيروت – لبنان (١٤٢٢هــ - ٢٠٠١م).

تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، المحقق: سامي بن محمد سلامة، الطبعة الثانية. دار طيبة للنشر والتوزيع(٢٠٠هـ – ١٩٩٩ م).

تفسير القرآن العظيم، أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، راجعه ونقَّحه الشيخ خالد محمد محرّم، بدون. المكتبة العصرية للطباعة والنشر: صيدا – بيروت (٢٠٠٦هـــ – ٢٠٠٥م).

تفسير المنار، محمد رشيد رضا، الطبعة الثانية. دار المعرفة: بيروت – لبنان (١٣٤٩هـ).

تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن السعدي، المحقق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، الطبعة الأولى. مؤسسة الرسالة (١٤٢٠هـــ -٢٠٠٠ م).

تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الحمن بن ناصر السعدي، اعتنى به تحقيقا ومقابلة: عبدالحمن بن معلا اللويحق، الطبعة الرابعة. مؤسسة الرسالة: ٢٦٦هـــ-٢٠٠٥م).

جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر الطبري، المحقق: أحمد محمد شاكر، الطبعة الأولى. مؤسسة الرسالة (٢٠٠٠ هــ - ٢٠٠٠ م).

الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، الطبعة الثانية. دار الكتب المصرية (١٣٧٣هـــ الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، الطبعة الثانية. دار الكتب المصرية (١٣٧٣هـــ ١٣٧٨م).

روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود ابن عبدالله الحسيني الألوسي، ضبطه وصححه: على عبد الباري عطية، الطبعة الأولى. دار الكتب العلمية: بيروت-لبنان (١٤١٥هـ - ١٩٩٨م). في ظلال القرآن، سيد قطب، الطبعة السابعة. دار الشروق: بيروت - لبنان (١٣٩٨هـ - ١٩٧٨م). كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟ يوسف القرضاوي، السادسة. دار الشروق: القاهرة-مصر (٢٠٠٧م). مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، الطبعة الثانية. مؤسسة الرسالة: بيروت-لبنان (٢٠١هـ - ١٩٩٩م). مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، الطبعة. دار ابن الجوزي: المملكة-الرياض.

الوحى المحمدي، محمد رشيد رضا، بدون. دار المنار: مصر (١٣٥٤هـ)

### كتب أصول الفقه

الإحكام في أصول الأحكام، سيف الدين أبي الحسن على بن أبي على بن محمد الآمدي، كتب هوامشه: إبراهيم العجوز، الطبعة الأولى.

إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول، محمد بن علي بن محمد الشوكاني، تحقيق: أبي مصعب محمد سعيد البدري، الطبعة الرابعة. مؤسسة الكتب الثقافية: بيروت – لبنان (١٤١٤هـــ-١٩٩٣م).

أصول الفقه، وهبة الزحيلي، الطبعة الأولى. دار الفكر المعاصر (١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م).

البحر المحيط، بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله الشافعي، حققه و حرج أحاديثه: لجنة من علماء الأزهر، الطبعة الثالثة. دار الكتبي: القاهرة – مصر (٢٤٦٤هــ-٢٠٠٥م).

بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، شمس الدين أبي الثناء محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني، تحقيق: محمد مظهر بقا، بدون. مركز إحياء التراث الإسلامي: مكة المكرمة. تعليل الأحكام عرض وتحليل الطريقة التعليل وتطوراتها في عصور الاجتهاد والتقليد، محمد مصطفى شلبي، الطبعة الثانية. دار النهضة العربية: بيروت -لبنان (١٤٠١هـــ-١٩٨١م).

التعليل بالشبه وأثره في القياس عند الأصوليين، ميَّادة محمد الحسن، الطبعة الثانية. مكتبة الرشد: الرياض- المملكة (٢٠٠٥ هـ - ٢٠٠٥ م).

التمهيد في أصول الفقه، أبي الخطاب محفوظ بن أحمد بن الحسن الكلوذاني الحنبلي، دراسة وتحقيق: مفيد محمد أبو عمشة، الطبعة الثانية. مؤسسة الريان المكتبة المكية: بيروت- لبنان ( ١٤٢١هــ-٢٠٠٠م).

شرح الكوكب المنير المسمى مختصر التحرير أو المختبر المبتكر شرح المختصر في أصول الفقه، محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي الحنبلي المعروف بابن النجار، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيه حماد، بدون. مكتبة العبيكان: الرياض – المملكة ( ١٤١٨هـــ ١٩٩٧م).

شرح مختصر الروضة، سليمان بن عبد القوي الطوفي، تحقيق: عبد الله التركي، الطبعة الأولى. مؤسسة الرسالة: بيروت – لبنان (١٤٠٧هــ - ١٩٨٧م).

العدة في أصول الفقه، القاضي أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء البغدادي الحنبلي، حققه وعلق عليه وخرج نصوصه: أحمد بن علي سير المباركي، الطبعة الثالثة. الرياض- المملكة (١٤١٤هـــ-١٩٩٣م).

القياس في القرآن الكريم والسنة النبوية، وليد بن علي بن عبد الله الحسين، الطبعة الأولى. مكتبة الرشد: الرياض-المملكة(٢٦) هــــ-٢٠٠٥م).

المحصول في علم أصول الفقه، محمد بن عمر الرازي، تحقيق: طه العلواني، الطبعة الثالثة. مؤسسة الرسالة: بيروت – لبنان (١٤١٨هــ – ١٩٩٧م).

المستصفى من علم الأصول، أبي حامد محمد بن محمد الغزالي، ومعه كتاب فواتح الرحموت للعلامة عبد العلي محمد بن نظام الدين الأنصاري شرح مسلم الثبوت في أصول الفقه للشيخ محب الله بن عبد الشكور، تقديم وضبط وتعليق: إبراهيم محمد رمضان، بدون. دار بن أبي الأرقم: بيروت - لبنان.

#### كتب المقاصد

الاجتهاد المقاصدي، نور الدين مختار الخادمي، الطبعة الأولى. مكتبة الرشد: المملكة العربية السعدية – الرياض (٢٠٠٥هـ – ٢٠٠٥م).

الثابت والمتغير في فكر الإمام أبي إسحاق الشاطبي، مجدي محمد محمد عاشور، الطبعة الأولى. دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث: الإمارات -دبي.

طرق الكشف عن مقاصد الشارع، نعمان جغيم، الطبعة الأولى. مكتبة الرشد: الرياض- المملكة (١٤٢٨هــ- ٢٠٠٧م).

علم مقاصد الشارع، عبد العزيز بن عبد الرحمن بن علي بن ربيعة، الطبعة الأولى. فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية: الرياض- المملكة (١٤٢٣هــ-٢٠٠٢م).

الفوائد في اختصار المقاصد المسمى (القواعد الصغرى)، عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام السلمي، تحقيق: إياد الطباع، بدون. دار الفكر المعاصر: دمشق (٢١٤هـ).

قواعد الإحكام في مصالح الأنام، أبي محمد عز الدين بن عبد السلام، بدون. دار الكتب العلمية: بيروت-لبنان. المدخل إلى مقاصد القرآن، عبد الكريم حامدي، الطبعة الأولى. مكتبة الرشد: الرياض- المملكة (١٤٢٨هـــ- ٢٠٠٧م).

مقاصد الشريعة الإسلامية، محمد الطاهر بن عاشور، تحقيق ودراسة: محمد الطاهر الميساوي، الطبعة الأولى. البصائر للإنتاج العلمي (١٤١٨ هـ / ١٩٩٨م). مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، محمد سعد أحمد مسعود اليوبي، الطبعة الثانية. دار الهجرة للنشر والتوزيع: الرياض- المملكة (١٤٢٣هـــ-٢٠٠٢م).

مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، علال الفاسي، الطبعة الخامسة. دار الغرب الإسلامي ( ١٩٩١م).

مقاصد الشريعة تأصيلا وتفعيلا، محمد بكر إسماعيل حبيب، الطبعة الأولى. دار طيبة الخضراء: مكة المملكة (١٤٢٧-٢٠٠٦م).

مقاصد الشريعة عند الإمام العز بن عبد السلام، عمر بن صالح بن عمر، الطبعة الأولى. دار النفائس: عمان – الأردن ( ١٤٢٣هـــ ٢٠٠٣م).

المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، يوسف حامد العالم، الطبعة الثانية. الدار العالمية للكتاب الإسلامي: الرياض-المملكة (١٤١٥هـــ-١٩٩٤م).

المقاصد في المذهب المالكي خلال القرنين الخامس والسادس الهجريين، نور الدين مختار الخادمي، الطبعة الثانية. مكتبة الرشد: المملكة العربية السعودية - الرياض (٤٢٤هــ - ٢٠٠٣م).

الموافقات، إبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: مشهور آل سلمان، الطبعة الأولى. دار ابن عفان: المملكة العربية السعودية – الخبر (٤١٧) هـــ - ١٩٩٧م).

الموافقات، بشرح وتخريج: عبد الله دراز، بدون. دار الكتب العلمية: بيروت – لبنان.

نظرية المقاصد عند الشاطبي، أحمد الريسوني، الطبعة الرابعة. الدار العالمية للكتاب الإسلامي (١٤١٦هـ-- ١٩١٥م).

#### كتب الحديث

إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل ، محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الثانية. المكتب الإسلامي: (١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م).

المسند ، الإمام أحمد ابن حنبل، الطبعة الثانية. دار الفكر: بيروت- لبنان (٤١٤ ١هـــ-١٩٩٤م).

موسوعة الحديث الشريف الكتب الستة (صحيح البخاري، صحيح مسلم، سنن أبي داود، جامع الترمذي، سنن النسائي، سنن ابن ماحة)، طبعة مصححة ومرقمة ومرتبة حسب المعجم المفهرس وتحفة الأشراف ومأخوذة من أصح النسخ من قبل بعض طلبة العلم بإشراف ومراجعة: صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ، الطبعة الثالثة. دار السلام للنشر والتوزيع (١٤٢١هـ).

الموطأ، مالك بن أنس، بدون. تحقيق: محمود بن الجميل، دار البيان الحديثة (١٤٢٢ هــ ٢٠٠١ م).

### كتب ترجمة الأعلام

الإعلام قاموس تراجم ، حير الدين الزركلي، الطبعة الحادية عشرة . بيروت: لبنان (٩٩٥).

تذكرة الحفاظ ، أبي عبد الله شمس الدين الذهبي ، بدون . دار إحياء التراث العربي، طبعة وزارة المعارف الحكومية بالهند.

شذرات الذهب في أحبار من ذهب ، عبد الحي بن العماد الحنبلي . دار الفكر: بيروت (١٤٠٩هــ -١٩٨٨) طبقات الشافعية الكبرى ، تاج الدين السبكي . مصر: (١٣٢٤هــ).

فوات الوفيات ، ابن شاكر الكتبي ، محلدان ، مصر: (٩٩٩ هـ).

نيل الابتهاج على هامش الديباج المذهب ،التنبكتي . مصر: (١٣٢٩هـــ).

وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، أحمد بن محمد ابن أبي بكر بن خلكان ، تحقيق: إحسان عباس ،الطبعة الأولى . دار الثقافة: بيروت -لبنان (١٣٦٧هـــ -١٩٤٩م).

#### متفر قات

إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الغزالي، الطبعة الأولى. دار القلم: بيروت - لبنان.

إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيم الجوزية، ضبط وتعليق وتخريج: محمد، المعتصم بالله البغدادي، الطبعة الأولى. دار الكتاب العربي: بيروت ⊢بنان (٢٠٠٤هـــ-٢٠٠٤م).

بيان الدليل على بطلان التحليل، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: فيحان المطيري، الطبعة الثانية. مكتبة لينة: مصر - دمنهور (١٤١٦هـ - ١٩٩٥٦م). الخطاب القرآني دراسة في العلاقة بين النص والسياق، خلود العموش، الطبعة الأولى. عالم الكتب الحديث (٢٠٠٦هـــ-٢٠٠٥م).

درء تعارض العقل والنقل المسمى: موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، الطبعة الأولى. دار الفضيلة: الرياض (١٤٢٩ – ٢٠٠٨م).

شجرة المعارف والأحوال وصالح الأقوال والأعمال، عز الدين بن عبد العزيز ين عبد السلام السلمي، تحقيق: إياد الطباع، الطبعة الثانية. دار الفكر المعاصر: بيروت – لبنان: دمشق – سوريا (١٤١٨هـــ - ١٩٩٨م).

شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ابن قيم الجوزية، اعتنى به: حالد العلمي، الطبعة الأولى، دار الكتاب العربي: بيروت-لبنان (٢٤٢٤هــ - ٢٠٠٤م).

الفتاوی، أحمد بن تيمية الحراني، اعتنى به: عامر الجزار و أنور الباز، الطبعة الثانية. دار الوفاء: المنصورة – مصر(۲۲۲هـــ – ۲۰۰۱م).

مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، شمس الدين أبي عبد الله محمدبن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، تحقيق: عامر بن علي ، الطبعة الأولى. دار ابن حزيمة: الرياض – المملكة (٤٢٤ هــ -٢٠٠٣م). مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، شمس الدين أبي عبد الله محمدبن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقي، بدون دار الكتاب العربي: بيروت -لبنان (١٩٧٢م - ١٣٩٢هـ) المغني ،ابن قدامة، تحقيق: عبالله بن عبد المحسن التركي، عبد الفتاح محمد الحلو، الطبعة الثانية. هجر للطباعة والنشر:

مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن قيم الجوزية، تحقيق: سيد إبراهيم و علي محمد، الطبعة الثالثة. دار الحديث: القاهرة – مصر( ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م).

القاهرة – مصر. (١٣١٤هـ - ١٩٩٢م).

منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية، محمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، الطبعة الثانية. إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية: الرياض - المملكة العربية السعودية (١٤١١هـ - ١٩٩١م).

نقض المنطق، محمد بن عيبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: عبد الرزاق حمزة وسليمان الصنيع، بدون. دار المعرفة.

# فهارس الموضوعات

| لقدمة:                                                        | 5  |
|---------------------------------------------------------------|----|
| لباب الأول: التمهيد:                                          | ١٩ |
| لفصل الأول: تعريف المقاصد الشرعية                             | ۲. |
| <b>لمبحث الأول:</b> تعريف المقاصد الشرعية لغة.                | ۲۱ |
| <b>لمبحث الثاني:</b> تعريف المقاصد الشرعية اصطلاحا.           | 77 |
| لفصل الثاني: : إثبات أن الشريعة جاءت لمقاصد.                  | ۲٦ |
| لفصل الثالث: طرق التعرف على المقاصد الشرعية.                  | ۲٧ |
| <b>لمبحث الأول</b> : الاستقراء                                | ٣. |
| <b>لبحث الثاني</b> : مسالك العلة                              | ٣٢ |
| لمطلب الأول: الإجماع                                          | ٣٣ |
| لمطلب الثاني: النص                                            | ٣٤ |
| لمطلب الثالث: الإيماء                                         | ٣٧ |
| لمطلب الرابع: المناسبة                                        | ٤١ |
| لمطلب الخامس: الشبه                                           | ٤٥ |
| لمطلب السادس: السبر والتقسيم                                  | ٤٦ |
| لمطلب السابع: الدوران                                         | ٤٧ |
| لمطلب الثامن: تنقيح المناط                                    | ٤٨ |
| <b>لمبحث الثالث:</b> مجرد الأمر الابتدائي التصريحي            | ٤٩ |
| <b>لمبحث الرابع:</b> التعبيرات التي يستفاد منها معرفة المقاصد | ٥١ |

| المطلب الأول: التعبير بالإرادة الشرعية                                                           | 01 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| المطلب الثاني: التعبير بلفظ الخير والنفع ونحوهما                                                 | ۲٥ |
| المبحث الخامس: سكوت الشارع عن التسبب أو شرعية العمل مع قيام المعنى المقتضي له وانتفاء المانع منه | ٥٣ |
| الفصل الرابع: أقسام المقاصد الشرعية                                                              | ٥٧ |
| المبحث الأول: أقسام المقاصد باعتبار رتب المصالح التي حاءت الشريعة بالمحافظة عليها:               | 09 |
| المطلب الأول: المقاصد الضرورية                                                                   | ٦. |
| المطلب الثاني: المقاصد الحاجية                                                                   | ٦١ |
| المطلب الثالث: المقاصد التحسينية                                                                 | ٦٢ |
| المطلب الرابع: المكملات                                                                          | ٦٣ |
| المبحث الثاني: أقسام المقاصد باعتبار مرتبتها في القصد:                                           | ٦٤ |
| المطلب الأول: المقاصد الأصلية                                                                    | ٦٤ |
| المطلب الثاني: المقاصد التابعة                                                                   | ٦٤ |
| المبحث الثالث: أقسام المقاصد من حيث الشمول:                                                      | ٦٦ |
| المطلب الأول: المقاصد العامة                                                                     | ٦٦ |
| المطلب الثاني: المقاصد الخاصة                                                                    | 66 |
| المطلب الثالث: المقاصد الجزئية                                                                   | 67 |
| <b>المبحث الرابع</b> : أقسام المقاصد باعتبار الزمن:                                              | 68 |
| المطلب الأول: العاجلة أو الدنيوية                                                                | 68 |
| المطلب الثاني: المقاصد الآجلة أو الأحروية                                                        | ٦٨ |
| المبحث الخامس: أقسام المقاصد باعتبار الغاية:                                                     | 70 |

| 70 | المطلب الأول: الغايات                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 71 | المطلب الثاني: الوسائل                                                   |
| 77 | المبحث السادس: أقسام المصادر باعتبار محل صدورها:                         |
| ٧٢ | المطلب الأول: مقاصد الرب                                                 |
| ٧٣ | المطلب الثاني: مقاصد المكلف                                              |
| ٧٤ | المبحث السابع: أقسام المقاصد باعتبار القطع والظن:                        |
| ٧٤ | المطلب الأول: المقاصد القطعية                                            |
| ٧٣ | المطلب الثاني: المقاصد الظنية                                            |
| ٧٦ | الباب الثاني: المقاصد الشرعية في القرآن الكريم.                          |
| ۸٠ | الفصل الأول: أهمية القرآن في إدراك المقاصد الشرعية.                      |
| ۸١ | المبحث الأول: اشتمال القرآن على المقاصد:                                 |
| ٨١ | المطلب الأول: اشتماله على غاية الوجود وأغراض الحياة الإنسانية.           |
| ٨٢ | المطلب الثاني: اشتماله على أهداف إرسال الرسل وإنزال الكتب.               |
| ۸٧ | المطلب الثالث: اشتماله على الكليات الخمس.                                |
| ٨٨ | المطلب الرابع: اشتماله على الضروريات، والحاجيات، والتحسينيات.            |
| ٨٩ | المطلب الخامس: اشتماله على المصالح، والمفاسد.                            |
| 91 | المطلب السادس: اشتماله على المقاصد العامة، والخاصة.                      |
| 97 | المطلب السابع: اشتماله على أصول الفضائل، وقواعد التعامل، ومكارم الأخلاق. |
| ٩٣ | المطلب الثامن: اشتماله على علل و حكم مشروعية الأحكام.                    |

| 90  | المطلب التاسع: اشتماله على القواعد الشرعية التي تتضمن الأسرار. |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 97  | المبحث الثاني: مقاصد القرآن الكريم.                            |
| ٩٧  | المطلب الأول: التعبير عن المقصد بالحكمة في القرآن الكريم.      |
| ١   | المطلب الثاني: أقسام مقاصد القرآن.                             |
| 1.7 | المطلب الثالث: خصائص حكم ومقاصد القرآن.                        |
| 1.4 | الفصل الثاني: علاقة المقاصد الشرعية بالقرآن الكريم.            |
| 1.0 | المبحث الأول: أهمية فهم المقاصد في فهم القرآن وتفسيره:         |
| ١٠٨ | المبحث الثاني: المقاصد عند المفسرين:                           |
| ١٠٩ | المطلب الأول: تفسير ابن كثير                                   |
| ١١. | المطلب الثاني: تفسير ابن عاشور                                 |
| 111 | المطلب الثالث: تفسير السعدي                                    |
| 117 | الفصل الثالث: ضوابط لفهم المقاصد الشرعية من القرآن الكريم      |
| 117 | المبحث الأول: الاستعانة بالله في معرفة المقاصد                 |
| ۱۱۸ | المبحث الثاني: الالتزام بضوابط التفسير                         |
| ۱۱۸ | المبحث الثالث: التثبت                                          |
| ۱۱۸ | <b>المبحث الرابع</b> : الحذر من الهوى                          |
| 119 | المبحث الخامس: فهم المقاصد بلغة العرب                          |
| ١٢. | <b>المبحث السادس</b> : اتباع معهود الأميين                     |

| 175   | المبحث السابع: معرفة أسباب النزول                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٢٤   | <b>المبحث الثامن</b> : اتباع فهم السلف                               |
| 170   | المبحث التاسع: مراعاة اختلاف السلف في التفسير وأنه اختلاف تنوع غالبا |
| 170   | المبحث العاشر: مراعاة السياق والقرائن                                |
| 1 7 7 | الباب الثالث: مقاصد سورتي الفاتحة والبقرة:                           |
| 179   | الفصل الأول: المقاصد في سورة الفاتحة                                 |
| ۱۳.   | المبحث الأول: المقاصد العامة في سورة الفاتحة                         |
| ۱۳.   | المطلب الأول: المصالح                                                |
| ١٤.   | المطلب الثاني: دفع المفاسد                                           |
| 1 £ 7 | المبحث الثاني: المقاصد الخاصة في سورة الفاتحة                        |
| 1 £ ٣ | الفصل الثاني: المقاصد في سورة البقرة                                 |
| ١ ٤ ٤ | المبحث الأول: المقاصد العامة في سورة البقرة                          |
| 1 £ £ | المطلب الأول: المصالح                                                |
| ١٩٠   | المطلب الثاني: دفع المفاسد                                           |
| 717   | المطلب الثالث: الضروريات-الحاجيات-التحسينيات                         |
| 7 20  | المبحث الثاني: المقاصد الخاصة في سورة البقرة                         |
| ۲٧.   | المطلب الأول: الإيمان                                                |
| 710   | المطلب الثاني: بيان القبلة                                           |

| 9.77        | المطلب الثالث: الصلاة              |
|-------------|------------------------------------|
| 791         | المطلب الرابع: الإنفاق             |
| ٣٠١         | المطلب الخامس: الصيام              |
| ٣٠٦         | المطلب السادس: الدعاء              |
| ٣٠٨         | المطلب السابع: الحج العمرة         |
| 710         | المطلب الثامن: الجهاد في سبيل الله |
| ٣٢.         | المطلب التاسع: النكاح              |
| 444         | المطلب العاشر: الطلاق              |
| ٣٤٤         | المطلب الحادي عشر: الرضاع          |
| <b>٣</b> ٤٦ | المطلي الثاني عشر: العدة           |
| T £ 9       | المطلب الثالث عشر: الوصية          |
| <b>701</b>  | المطلب الرابع عشر: القصاص          |
| <b>700</b>  | المطلب الخامس عشر: الأموال         |
| <b>٣</b> ٦9 | الخاتمة                            |
| ٤٠٦         | القهارس                            |